

# مكتوبات في زمن الكورونا

تعضيد الحبيب أبي بكر العدني ابن علي المشهور

> تأليف عون معين القدومي



مقالات في فقه التحولات (٢)

مكتوبات في زمن الكورونا







نقل الشيخ سليان الجمل في حاشيته المعتمدة في المذهب الشافعي عن الشيخ البرماوي عن الإمام شيخ الإسلام شهاب الدين البلقيني رحمهم الله أنه قال:

(مما جُرِّبَ لعدم دخول الطاعون الدار أن يكتب في ورقة وتلصق بباب الدار: «حي صمد باقي وله كنف واقي») (١١).

<sup>(</sup>۱) «حاشية الشيخ سليمان الجمل على شرح المنهج في الفقه الشافعي»، (٣/ ٢١٤).



## تعضيد الحبيب العلّامة أبي بكر العدني ابن علي المشهور

جاءتْ على قَدَرٍ تواكِبُ ما استجدْ في العالم الكونيِّ يَفْتِكُ بالعَدَدْ سَـببًا ليَـشرَحَ مـا اعْتَرانا مِـن أَوَدْ وَمُدَلِّلًا أقوالَــهُ أخْـــذًا وَرَدْ مَزْمُومَاةً بَدْءًا وَخَتْاً بالسَّنَدُ عِندَ الْمُلِحَّاتِ الَّتِينَ تَغْرُو البَلَدُ مُستَأنِسِينَ بحِفْظِ مَولَانَا الصَّمَدْ تَحْمِي الجَمِيعَ مِنَ الإصَابَةِ بِالعُقَدْ جَمَعَ السَّرُوطَ لِصَونِ أَمْرِ المُعْتَقَدْ صِرْنَا بِهَا أَسْرَى لِمَفْتُونِ خَلَدْ أَمِنَ الغَوَائِلَ بِالنِّظَامِ ومَا اجْتَهَدْ وَصْفًا وَحَالًا عَنْ طُفَيلِلِّ وَرَدْ يُـرْوَى عَـلَى التَّارِيخ مِـنْ أَبِّ وَجَـدْ في العَصْرِ تُحْيِي مَا مَضَى أُو مَا اسْتَجَدْ سَلِمتْ يدُّ كتبتْ مقالاتِ عُمَدْ تصفُ (الكورونا) وهوَ قدْ بلغَ الذُّرَى فَتَحَـتْ لعـونِ مِنْ مَعينِ وُرُودِهِ مُستَرْسِلًا فِي الوَصفِ دونَ تَلَكُّل وَتَناولَ الأسبَابِ مِنْ حَيثُ انتَهَتْ قَدْ أُوضَحَ الأَمْرَ الَّذِي ينتَابُنَا مُتَوَكِّلِينَ عَلِي الَّذِي فَطَرَ الوَرَي وَوِقَايَـةٌ لا بُـدَّ مِـنْ تَوفِيرِهَـا وَوُجُوبِ أَخْذِ الفِقْدِ فِقْدِ تَحَوُّلٍ مِتَا جَرَى أَو مَا بنَا مِنْ حَالَةٍ وإشَادَةٌ مَحمودَةٌ عَنْ مَوطِن وَأَتَى الكِتَابُ مُحاكِيًا لِزْمَانِهِ وغَــدًا سَـيَذْهَبُ ثُـمَّ يَبْقَـى قِصَّـةً بُورِ كُتَ يا عَونَ المُعِينِ دَلالَةً

أبو بكر العدني ابن على المشهور أحور ١٤٤١ ذو القعدة ١٤٤١







انتشرت هذه الصورة على مواقع التواصل الاجتهاعيّ وهي تمثّل الوجه الآخر للكورونا، ولوَّنَها راسمُها باللَّون الأخضر؛ لأنَّها حفظت كوكب الأرض من التَّلوثات وعوادِم السَّيارات، وأعادت النَّاس إلى حياة تشبه حياة الرِّيف، وتغيَّرت عاداتهم في الطَّعام والشَّراب مَّا أسهم في الاستقرار النِّسبي للصِّحة، فمن النَّاس من أصبح نومه أهنا، ومنهم من أصبح تنفُّسه أنقى وأفضل، ومنهم من أصبح يُصغى لأصوات العصافير في أمسى يرى المنزل بطريقة مختلفة، فأصبح يُصغى لأصوات العصافير في





هدوء، وذلك لأنَّ كثرة التَّفاصيل تقتل في الإنسان وتأخذ منه الكثير، فلا بدَّ من أن نستفيد على مستوى العالم كشعوب من هذه المرحلة لنعلن خطَط وبرامج الاكتفاء الذَّاتي والتَّنمية المستدامة لإنقاذ مايمكن إنقاذه.

وتأتي هذه المقالات والمكتوبات توثيقاً تفاعلياً مع هذه اللحظة العالمية في أنحاء شتى من الشؤون المختلطة والممتزجة في ذات الكاتب وملاحظاته للمزاج العالمي والحال المرحلي.

وتنوعت هذه الكتابات وسطورها عبر شهرين متتابعين في التلقي والإلقاء، والتحمّل والأداء، والتنزّل والإفضاء لآثار هذه الجائحة في قضايا مركّبة وتوليفة متداخلة في هموم أهل القرية العولمية إيذاناً باحتضار هذه العولمة، وسعياً لمخارج آمنة مستدامة في مشاريع عمل مبنيّة على تصورات سليمة وقراءة منهجية منضبطة ﴿ وَاللّهُ غَالِبُ عَمَلُونَ ﴾ [يوسف: ١٠].







### الحبّ في زمن الكورونا 🗥

عشنا في اليومين الماضيين في زمن الكورونا وعاصفة التنين وقاصفة الطين (٢) في ثغر الأردن الباسم وحاضرة البحر الأحمر مدينة العقبة حُبّاً من نوع مميز ومودة رائقة اجتمعت فيها قلوب نُخبة من العلاء والدُّعاة والمربّين والحُداة؛ امتزجت فيها الأرواح وتشابكت فيها الذَّوات حاملين همّا واحداً وفكراً رائقاً في نشر الحبّ وطريق الصفاء والسَّكينة في عالم يعيش الاضطراب والحيرة، حيث تباحث الجمع في سبيل إحياء مناهج العلم المُسند لكي لا يكون جيلنا المعاصر وأطفالنا المرى حيرة وقلق معرفي عبر تأسيس منهجيّ مرجعيّ منضبط في تناول الكتاب والسُّنة وتداول أحكام العقل والنقل يرتبط بحياة روحية مسلسلة قلبياً بأسانيد متّصلة إلى مقام النُّبوة، تمد الشَّخصية بأسباب التوازن النَّفيي ويبرز في تجربة دعوية متجددة سقفها الرِّضا الإلهي الكبير وعنوانها: «إحياء الدين كله في العالم كله».

وكذلك دور معاهد الإسناد في بثّ روح العلم وسند الفهم ونور الرَّحة وسرّ المحبّة بإفشاء السَّلام وتأمين المجتمعات وإحياء روح الإحسان والإتقان في الشَّعائر والمشاعر مرتبطة بسياقات الذّات والمجتمع، وكذا جامعاتنا المعاصرة التي تضفي بحثاً علمياً ونظرياً

<sup>(</sup>٢) عاصفة التنين صادفت أيام ملتقى الخويصة من موجة غبار في ذلك الوقت.



<sup>(</sup>۱) على نمط رواية الروائي الكولومبي غابرييل ماركيز: (الحب في زمن الكوليرا)، جاء وقت كتابتها على هامش ملتقى الخويصة العاشر بمدينة العقبة ١٤/٣/٢٠٢ الموافق لـ ١٩ رجب ١٤٤١ هـ.



في مستجدّات النوازل وتوجِدُ حالة من تقبُّل الآخر فكراً وطريقةً ومذهباً عبر سنين الدرس والتلقي، فاجتمعوا من قبائل وبلاد شتى على غير أرحام يحملون تجارجم ونهاذجهم لتشتبك الخبرات وتصقل المواهب والملكات من مختلف المحافظات الأردنية ومن أقاليم متنوعة: بريطانيا، الصومال، كينيا، تركيا، أندونيسيا، السودان، والحجاز.

هذا حبُّ عميق على بساط عشق أصيل كان من يوم ﴿ أَلَسُتُ بِرَبِّكُو ﴾ [الأعراف: ١٧٢]، ويمتد إلى محاضر العرش في ساحة المحشر بميشاق نبوي قلبي.

ومن ثمرات هذا الحب نشر ألويته في العالمين فكان تأسيس راديو وتلفزيون محبّة.

#### راديو وتلفزيون مـحبَّة(١)

من مبادرات المحبَّة الإيجابيَّة في زمن الكورونا انطلاق راديو وتلفزيون محبّة في بشِّه التجريبي في رمضان ١٤٤١ هـ، وهو فكرة مجموعة من الشَّباب لينشروا ثقافة المحبَّة في العالم في زمن تكثر فيه القنوات والشَّاشات والإعلام والمواقع التي تسهم في إشاعة لغة الكراهية، وينفعل أمامها الإنسان انفعالات سلبية، فلأجل أن نضبط الانفعال، وكي نشيع المشاعر الإيجابية والتفاؤل، ولإحياء المنهج النبوي في الواقع المعاصر المتحوِّل والزَّمن المتغير الذي نعيشه، انطلق راديو وتلفزيون محبَّة

<sup>(</sup>۱) انطلق بث الراديو بتاريخ ٢٤/٤/ ٢٠٢٠م. الموافق ١ رمضان ١٤٤١ هـ عبر صفحة الفيسبوك في بثِّه التجريبي.



وسط هذا الرُّكام والزِّحام والأصوات والنداءات، بإمكانيّات بسيطة وبوجهة وهمَّة قلب واحد، ونية منعقدة إلى الحقّ سبحانه وتعالى، وراية نبويّة ترفرف، جاءت هذه البادرة لتنطلق في بثّها التجريبي في هذا الأثير والفضاء لتتّصل في معنى من معاني الوجدان القلبي والوشيجة الروحية والتكاتف والتكامل أمام هذا الواقع المتغير.





# الطُّمأنينة في ساعة القَلق(١)

سوال: يمرُّ العالم الآن بأزمة صحيِّة فيها نوع من الاضطراب والقلق والخوف نتيجة هذا الفيروس الذي انتشر، والعالم كلُّه يتأهَّب لمقاومة هذا الأمر، ونريد أن نتناول هذا الأمر من الجانب الرُّوحي.

وكما هو منهج النّبيّ على علينا أن ننشر الطّمأنينة في ساعة القلق، وهذا المنهج النّبوي نجده في كثير من الآيات والمواقف التي سطّرها الله عزَّ وجلّ وخطّها في كتابه الكريم حينها قال: ﴿وَهُزِّىَ إِلَيْكِ مِعْنُعُ النّخُلَةِ شُنَقِطُ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًا ﴾ [مريم: ٢٥] بالرَّغم ممَّا وصلت إليه السيّدة مريم من الخوف والاضطراب لكن الله عزَّ وجلّ كان يطمئنها فخاطبها: ﴿ فَكُلِي وَاشْرِي وَقَرِّى عَيْنًا ﴾ [مريم: ٢٦]، وكذلك حينها قال يعقوب الأولاده: ﴿ وَلَا تَأْتُنسُوا مِن رَوْج اللّهِ ﴾ [يوسف: ٨٧]، وحينها قال يوسف الأخيه: ﴿ فَلَا تَبْتَإِسُ بِمَا كَانُوا لَا يَعْمَلُونَ ﴾ [يوسف: ٦٩]، وعندما قال سيدنا شعيب لموسى: ﴿ قَالَ لَا الله ...

في ظل ذلك كيف نطمئن النَّاس في هذه الظُّروف ليكونوا على يقين بالله كما أوصى عبادة بن الصامت ابنه فقال: «إنَّك لن تجد طعم حقيقة الإيمان حتى تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك وما أخطأك لم يكن ليصيبك، سمعت رسول الله على يقول: إن أول ما خلق الله القلم،

<sup>(</sup>١) أصل هذه المقالة حوار إذاعي قبل الحظر الشامل في الأردن مع أزمة جائحة كورونا في منتصف شهر مارس/ آذار، في برنامج الدكتور حمزة بني عامر على إذاعة الأمن العام.



فقال له: اكتب قال: رب وماذا أكتب؟ قال: اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم السَّاعة. يا بنيّ إني سمعت رسول الله ﷺ يقول: من مات على غير هذا فليس مني "().

الحمد لله القائل: ﴿ وَلَوَ شَاآءَ رَبُكَ مَا فَعَلُوهُ ۚ فَذَرَهُمُ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٢] ﴿ وَأَنَا لَا نَدُرِي آشَرُ أَرُيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمَّ أَرَادَ بِهِمْ وَالْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَشَدًا ﴾ [الجن: ١٠]. اللهم صلّ وسلّم على سيدنا محمد وآل سيدنا محمد على على سالة تحفظنا وتشافينا بها من كلّ وجعٍ وألم وقلةٍ وعلّة.

نحن نتوجه إلى الله به توجه به الأكابر من العلهاء كالشيخ يوسف بن إسهاعيل النبهاني في قصيدته المسهّاة: «المزدوجة الحسنا في التشفع بالأسهاء الحسنى» فيقول فيها:

#### أدَّبتنا بها جرى يكفينا

نسأل الله في هذه السَّاعة أن لا يرينا فينا أو في أحبابنا فجيعة ولا قطعة.

إنَّ بثّ الطُّمأنينة منهج نبوي وخاصّة أنَّ العالم قد مرَّ بأزمات ماثلة ومشابهة، بل نجد أنَّ هناك روايات عالميَّة قد أُلِّفت في زمن الأوبئة سواءً في كولومبيا كرواية غابرييل ماركيز: «الحب في زمن الكوليرا»، أو في فرنسا كرواية ألبير كامو «الطاعون». تناولت هذه الرِّوايات وقائع مجتمعية متعدِّدة، وفي مكتبتنا الإسلامية كتب خاصَّة



<sup>(</sup>۱) «سنن أبي داود»، (۲۰۰۶).

في مرض الطَّاعون ككتاب الإمام ابن حجر العسقلاني «بذل الماعون في فضل الطاعون»، وهكذا تزخر مكتبتنا الإسلامية بكتب تتكلَّم عن الأوبئة.

وفي حياة الرسول على وقع وباء شيرويه في السّنة السّادسة للهجرة (۱) ولكن حفظت منه أطراف المسلمين، ثمّ في الشام وحدها توفي خمسة وعشرون ألفاً من الصّحابة بطاعون عمواس وكان على رأسهم سيّدنا معاذ بن جبل و سيّدنا أبو عبيدة عامر بن الجراح وأغلب قادة الشام (۱) ولم يسلموا من هذا الأمر إلا حينها تولّى الرَّاية عمرو بن العاص فأخذ بنصيحة سيَدنا عمر بن الخطاب بأنَّ هذا الوباء وهذا الطَّاعون لا يصعد إلى الجبال، فقد روي أنَّ عمر كتب إلى أبي عبيدة: «إنَّك أنزلت النَّاس أرضاً عميقة فارفعهم إلى أرضٍ مرتفعة الله في نفس المحيط والجغرافيا من السُّهول والأودية إلى الجبال، فانتقل فانحسر هذا الدَّاء.

وقد ذُكر أنَّ الطَّاعون يقع في أعدل الفصول أي: أنَّها تشتد بعد الشِّتاء وتنتشر في الرَّبيع وترتفع مع الصيف (١٠). وأورد ابن حجر العسقلاني في كتابه «بذل الماعون» بنقولات وأحاديث عن النَّبيّ عَيْكَةً

<sup>(</sup>٤) انظر: «بذُّ الماعون في فضل الطاعون»، (ص١٠٥). و «المواهب اللَّدنيَّة بالمنح المحمَّدية»، للقسطلاني، (٣/ ٧٨).



<sup>(</sup>١) انظر: "تاريخ الخميس في أحوال أنفس النَّفيس"، للديار بكري، (٢/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدّر السّابق، (٢/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٣) «السِّيرة النبويَّة وأخبار الخلفاء»، لابن حبَّان. (٢/ ٤٧٦).

كقوله: "إنَّ أكثر شهداء أمتي أصحاب الفرش وربَّ قتيل بين الصَّفين الله أعلم بنيَّته" ()، وقال على الفيَّة ومعجميَّة متقاربة، وتقارُب في الهيئة والطَّعن والطَّاعون تركيبة صرفيَّة ومعجميَّة متقاربة، وتقارُب في الهيئة والصُّورة، قال على اللهُّهداء والمتوفَّون على فرشهم إلى ربِّنا في اللّذين يتوفَّون من الطَّاعون، فيقول الشُّهداء: إخواننا قُتلوا كما قُتِلنا، ويقول المتوفَّون على فرشهم كما مُتنا، ويقول المتوفَّون على فرشهم كما مُتنا، فيقول المتوفَّون على فرشهم كما مُتنا، فيقول ربِّنا: انظروا إلى جراحهم، فإن أشبه جراحهم جراحهم جراح المقتولين، فيقول ربِّنا: انظروا إلى جراحهم، فإن أشبه جراحهم جراحهم "").

لقد عاشت الأمّة أزمات وأوبئة مثل الكوليرا التي حصدت أرواحاً بالملايين أو بمئات الآلاف، ونحن اليوم في واقعنا المعاصر نستشعر ونستذكر أنّنا في نعمة عظيمة أمام هذا الرَّصد العالمي للأعداد والأدوات التُّكنولوجية المستخدمة والوعي والنُّضج الموجود عند الشُّعوب، ففي التاريخ قبل مئات السِّنين كان الوباء يقتل مليون أو مئة ألف، وربها يمر الأمر ولا يعرفون ما سببه؛ لأنَّ النَّاس لم تكن بمثل هذا النُّضج والوعي ولم يكن هناك وسائل تواصل، لكن اليوم نرصد الحالات في العالم وكأنّنا نجلس في منصَّة أو جهة واحدة، وحقيقة ثمَّة استعداد وتهينً وعالمي في مجال التعاطي مع هذه الظّواهر والأزمات بحالة أكثر شفافيّة ومسؤوليّة.



<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد»، (۳۷۷۲).

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد»، (۱۹۵۲۸).

<sup>(</sup>٣) «سنن النسائي»، (٣١٦٤).



هذا من جهة، ومن جهة نحن نحمد الله عزَّ جلّ على النِّعم التي نعيشها والتي تسهم في تخفيف وقع هذه الأزمة، ومن الممكن أن تجعلها تعبر بسلام، وإلا فقد حصل مثيلاتها مع عدم وجود هذه الإمكانيات والأدوات والاستعدادات.

لدينا اليوم هيئات الصِّحة المحليَّة والدوليَّة وقد قطعت شوطاً أفضل من السَّنوات والعقود والقرون الماضية، ثمَّ أنَّ النُّضج والثَّقافة والعقلية الموجودة عند النَّاس أكثر استعداداً من السَّابق، بسبب كثرة الجهل والأميَّة وضعف العقليَّات والنَّفسيات سابقاً، لكن اليوم طُرُق المعرفة والاستعدادات وإدراكنا لحجم المشكلة أوسع، وهذه كلها خطوات تحاصر هذه الأزمة العالميَّة.

وقد حدث في الأمم السابقة كما قرأت في بعض الإصحاحات أن بني إسرائيل خُيِّروا عندما أذنبوا ذنباً أوجب عليهم العذاب بين أن يجوعوا سبع سنوات أو أن يقعدوا ثلاثة أشهر وعدوهم يتابعهم أو أن يقع عليهم في ثلاثة أيام وباء، فاختاروا الوباء، وهذا مذكور في التوراة والإسرائيليات وبعض التفاسير، ثم جاءهم الوباء في يوم فأخذ منهم سبعين ألفاً (۱). وقال على الطاعون رجس أرسل على طائفة من بني إسرائيل، أو على من كان قبلكم، فإذا سمعتم به بأرض، فلا تقدموا عليه، وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا فراراً منه (۱)، وحدث

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، (۳٤٧٣).



<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبرى»، (۱۳/ ۲۲۲).

مثله كثيراً في الأدبيات سواء في التوراة أو الانجيل، لأنّ البعض يتساءل مع كلّ حدث يحدث لماذا يحدث لنا هذا نحن ين؟ بينها هي في الواقع أزمة عالمية وكل أصحاب معتقد وفكرة عندهم أصولهم وتراثهم فيها يخص مثل هذه الأزمات، ففي السّيرة النّبوية أنّ الرَّسول علي توفي والسده بعدوى كهذه، والبعض يقول مثل الدكتور عهاد الدين خليل (۱) أنه شرب من ماء المدينة وكان ملوثاً فأصيب بالملاريا (۱)، وبعضهم يقول المرض المرتبط بالمياه ليس الملاريا بل هو من نوع وبعضهم يقول المرض المرتبط بالمياه ليس الملاريا بل هو من نوع السيّدة آمنة بنفس الطريقة، وحينها دخل سيدنا محمد عليه مع أصحابه الى المدينة وُعِك أصحابه، فعن السيّدة عائشة رضي الله عنها قالت: «لها قدم رسول الله عليه المدينة، وُعِك أبو بكر، وبلال، فكان أبو بكر إذا أخذته الحمي يقول:

كل امرئٍ مصبَّح في أهله والموت أدنى من شراك نعله وكان بلال إذا أقلع عنه الحمى يرفع عقيرته يقول:

ألا ليت شعري هل أبيتن ليلة بوادٍ وحولي إذخرٌ وجليلُ

<sup>(</sup>٢) كان تلوُّث المياه إحدى الإشكاليات التي واجهت النَّبيِّ عليه الصَّلاة والسَّلام عند هجرته فبدأ يستصلحها ويعالج أمرها، وكانت المدينة مملوءة بالأوبئة كالحمَّى التي أخذ النَّبيِّ الضَّان من الله أن تخرج من المدينة إلى رابغ، فرآها عليه الصَّلاة والسَّلام على هيئة عجوز شمطاء خرجت من المدينة. انظر: «صحيح البخاري»، (٧٠٨٨).



<sup>(</sup>١) الدكتور عهاد الدين خليل صاحب كتاب (دراسة في السِّيرة) وهو مؤرخ عراقي، يشير إلى أن سبب وفاة عبد الله والد النبي ﷺ هو تلوث مياه المدينة وانتشار الأوبئة فيه، فيحتمل أنه أصيب بمرض الملاريا وتوفي بسببه. انظر: (ص ١٣).



### وهل أردنَّ يــوماً مياه مجنة وهل يبدون لي شامةٌ وطفيلُ

قال: اللَّهمَّ العن شيبة بن ربيعة، وعتبة بن ربيعة، وأميَّة بن خلف كما أخرجونا من أرضنا إلى أرض الوباء، ثم قال رسول الله عَلَيْ: اللهمَّ حبِّب إلينا المدينة كحبّنا مكَّة أو أشدّ، اللَّهمَّ بارك لنا في صاعنا وفي مدِّنا، وصحِّحها لنا، وانقل حمَّاها إلى الجحفة، قالت: وقدمنا المدينة وهي أوبأ أرض الله، قالت: فكان بطحان يجري نجلاً تعني ماء آجنا»(۱).

وعن أنس بن مالك، قال: «دخل رسول الله على عائشة رضي الله عنها وهي موعوكة، فقال: مالي أراك هكذا، فقالت: بأبي وأمّي هذه الحمى وسبّتها، فقال: لا تسبيها فإنّها مأمورة، ولكن إن شئت علمتك كلهات إذا تلوتهم أذهبها الله تعالى عنك، قالت: فعلّمني، قال: قولي: اللّهم ارحم جلدي الرّقيق، وعظمي الدَّقيق من شدَّة الحريق، يا أم ملدم: إن كنت آمنت بالله العظيم فلا تصدعي الرأس ولا تنتني الفم، ولا تأكلي اللَّحم، ولا تشربي الدم وتحوّلي منّي إلى من اتتَخذ مع الله إلها أخر. قال: فقالتها، فذهبت (٢٠)، ومن جملة من أصابتهم الحمى أبو بكر وعامر بن فهيرة وبلال وكانا ببيت واحد، والنّبيّ على أب بلال وأبو بكر، وكان عامر بن فهيرة يقول من شدّة الحمّى: "إنّي بلال وأبو بكر، وكان عامر بن فهيرة يقول من شدّة الحمّى: "إنّي بلال وأبو بكر، وكان عامر بن فهيرة يقول من شدّة الحمّى: "إنّي وحدت الموت قبل ذوقه، إنّ الجبان خنقه من فرقه» (٣٠).

<sup>(</sup>٣) «السيرة الحلبية»، (٢/ ١١٦).



<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، (۱۸۸۹).

<sup>(</sup>٢) «دلائل النبوة»، للبيهقى، (٦/ ١٦٩).

وحينها رأى على أصحابه مرضى في الفُرُش توجّه إلى ربه بأن يخرج الحمّى من المدينة وألا يدخلها ولا الطّاعون ولا الدَّجال، فقال على أنقاب المدينة ملائكة لا يدخلها الطاعون، ولا الدجال»(۱)، ودعا أن يكون غبارها وتربتها وهوائها وحرها شفاء، واتخذ النَّبيّ على مجموعة من التدابير: منها الإلحاح على الله والتوجُّه إليه بالعبودية، وأنه استعان بالخبرات الشبابية التي أشبه ما تكون اليوم بالطاقة المتجددة والتنمية المستدامة، وبدأ بدراسة كيفية إخراج المدينة من أزمة التلوُّث وكيف يغيروا مناخها، فبدأوا بدراسة العلل والأسباب.

ووجّه النّبيّ على طاقات الشباب لحل مشكلة الوباء فأتى بواحد من الصحابة واسمه: «طلحة بن عبيدالله» وكان مهندساً وخبيراً في دراسات السمياه كها نسمّيه اليوم، فحوَّل مجرى ماء بطحان الذي كان يقال فيه: «كان بطحان يجري ثجلا» (٢)، بعد أن كان ريح بطحان نتناً جعل النّبيّ على يدرس إحداثيات وجغرافية وطبوغرافية الوادي، مناخه وموقع الوادي من الشمس والريح، وبعد أن تغيرت إحداثيات الوادي وإذا بالرّسول على قف على وادي بطحان بعد أن أصبح طيّباً عذباً فقال رسول الله على الله وهو أحد العشرة المبشّرين بالجنّة أن يوجد فاستطاع طلحة بن عبيد الله وهو أحد العشرة المبشّرين بالجنّة أن يوجد

<sup>(</sup>٣) «مُسند البزار»، (٩٤). وفي رواية: «إنَّ بطحان على تُرعةٍ من تُسرع الجنَّـة». انظر: «التاريخ الكبير»، للبخاري، (١٦٥٠).



<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، (۱۸۸۰).

<sup>(</sup>٢) أي: ماء آجنا. «إمتاع الأسماع»، (١١/ ٢٩٨).

مصادر متجدّة وطاقة بديلة للاء الثابيع، بل وتعدى الأمر إلى محاولات للشراكة مع الوجود اليهودي في المدينة بادئ الأمر مثل بئر رومة وحينها لم تنفع هذه الشراكة اشترى سيدنا عثهان بن عفان البئر في عملية توفير الماء لأهل المدينة وبعض جهاتها، وتفل النبي في في بئر مالح فجرى عذباً فراتاً، وأصبح يسمّى: «بئر تفلة» النبي هذه منهجية في تحلية الماء المالح، ثم بدأ الرّسول عليه الصّلاة والسلام أن يبحث عن مصادر جديدة للمياه الجوفية وبدأ يستوهب من الأنصار الأراضي المزروعة التي فيها مياه و يحافظ عليها.

وقد أمر النّبيّ على لحلّ أزمة التلوّث بتنظيف الأفنية فقال على الأولام الله عليّب يحبُّ الطيّب، نظيفٌ يحبُّ النَّظافة، كريمٌ يحبُّ الكرم، جواد يحبُّ الجُّود، فنظِّفوا أفنيتكم ولا تشبَّهوا باليه ود الله فكانت لدى اليهود أزمة في النَّظافة وسلوكهم في المدينة من أسباب تلوُّ ثها وأوبئتها بسبب سوء تصرُّ فهم مع المخلَّفات والنَّفايات. وكذلك نهى النّبيّ على أن يبال في الماء الرّاكد، فعن جابر قال: «عن رسول الله على أنّه نهى أن يبال في الماء الراكد» (٤٠)، وذلك كي لا يصبح بؤرة للأوبئة والأمراض.

<sup>(</sup>٤) «صحيح مسلم»، (٩٤) (٢٨١). وفي رواية عن أبي هريرة: «نهى رسول الله على أن يبال في الماء الراكد ثم يغتسل منه»، «سنن النسائي»، (٣٩٩).



<sup>(</sup>١) مع الأزمة المعاصرة لابد من التوجُّه إلى استثار وارتفاق آفاق الطاقة المتجدّدة المتنوِّعة كطاقة الشّمس وطاقة الريِّاح وطاقة الأرض وطاقة المياه لأجل تنمية مستدامة وتحصيل المواد الأولية التي تقوم عليها الإنتاجات والصِّناعات التَّحويلية.

<sup>(</sup>٢) انظر: «عيون الأثر»، (7/70)»، و«تاريخ الخميس في أحوال أنفس نفيس»، (١/ ٢٢١).

<sup>(</sup>۳) «سنن الترمذي»، (۲۷۹۹).

ثم بدأ طلحة بن عبيد الله يعيد ترتيب إحداثيات ومسارات بعض الأودية مثل مهزور ورانوناء ليوجد الحلول، وبدأ يبحث عن الماء المالح في المدينة كبئر تفلة الذي كان ملحاً أجاجاً فتحوَّل إلى ماء عذب فرات بسبب تعاطي الرسول عليه الصَّلاة والسلام معه.

لم تحرُّ أشهر إلاَّ والمدينة من أنعم البلدان بهاءها وثروتها المائيَّة، فقد أضحت المدينة بعد أن دخلها النَّبيّ عَيَّ في رغد، واليوم نحن وإياكم نذهب للمدينة ونرجو أن نشرب من ماء رومة الذي اشتراه سيدنا عثهان رضي الله عنه، ونسمع بهاء العهن وغيرها من مياه المدينة، فهي سبعة آبار كانت في المدينة (۱) إلى الآن ندرسها وسنوياً حينها نزور المدينة نتبَّعها، والمُتبَّع في السيرة المشرّفة يجدها أكثر من ذلك.

وجزء من التدابير التي وجَّهها النَّبيّ عليه الصَّلاة والسَّلام للأفراد في المدينة هي حالة نبوية تمثل العبودية والروحانية والإيان، وأنا أظن أن هذه مهمةٌ جداً، لأن الرُّوح المعنويَّة هي الأقوى، فهناك من النَّاس من يمرض من دون مرض، وبعض النَّاس يتعللون بالأدوية وهم ليس بهم بأس، نحن لا نريد للهلع والخوف والرهبة أن يتملك أهلنا، اليوم سمعنا أنَّ الأولاد أصبحوا يشتكون مع أنَّنا نسمع أنَّ هذا المرض صديق للأطفال فيأي الطفل لأهله ويطلب أن تُرى درجة حرارته خوفاً من المرض، إذا تملكنا الرُّعب يصبح فيروس الرعب هو





الخطر وهذه مسألة مهمة جداً.

إذن نحن اليوم أمام معالجات وحل نبوي لمشكلة التلوث ومشكلة شعّ المياه في المدينة والتي أودت بالنَّاس إلى الأمراض والأسقام والعلل، فنحن بحاجة إلى مجموعة من التدابير لنحفظ مرحلتنا ونسهم في تخفيف حدة هذه الأزمة سواء على صعيد الفرد أو الأسرة أو المجموع، أو على صعيد الأمة في مبادرتها لحل مثل هذه المشكلة.

إذن كانت للنَّبي عَلَيْ حالة روحية من العبودية في مواجهة هذا الأمر باطنياً وروحياً وإيمانياً، وكانت هنالك تدابير على مستوى المدينة بمجموع عقلياتها وخبراتها وكانت هنالك تدابير على مستوى الفرد.

نحن اليوم بحاجة إلى أن نوضّح ما معنى أوراد وأذكار؟ وما هي الأعمال الصالحة التي ممكن أن نقدمها بين يدي المولى عزَّ وجل عسى أن يرفع عنا هذه الأزمة.

يقول على الله الذكر رفعاً للبلاء، ويقولون الله الله الذكر رفعاً للبلاء، وهناك تدابير لابدً أن تتخذها الأمَّة فيلتقي خبراءها من بلادنا العربية والإسلامية ويتكاتفوا مع أطباء العالم فيوجدوا لنا مخرجات لهذه الأزمة، لأن هذه الحالة عالمية، وهناك أيضاً تدابير قد وجَّهت إليها بعض الجهات الصِّحية أو أصحاب الخبرات بها الذي يجب أن يسلكه الإنسان ليقاوم هذه

<sup>(</sup>۱) «السنن الكبرى»، للبيهقى، (۲٥٩٣).





العدوى والله تعالى أعلم.

سؤال: قد وجَّهنا النَّبيِّ ع الله عَلَيْ إلى كيفيَّة التعامل مع الواقع الذي نعيش فيه، من ذلك أنه قال عَلَيْهُ: «املِك عليكَ لِسانك، وليَسعُك بيتُك، وابكِ على خطيئتِك»(١)، لو نظرنا إلى هذه المفاهيم وهذه الكلمات لوجدنا أنَّ لكل كلمة مدلول، فمثلاً عندما قال عليه: «املك عليك لسانك»، قد يكون من معانيها: لا للإشاعات المغرضة والهدّامة. ولا بد أنك اطلعت وسمعت ورأيت البعض الذين يشيرون الإشاعات، ولم يصل فقط الأمر أن يقف على الإشاعات بل تعدَّى الأمر إلى أنَّ بعضهم أتى بأحاديث مكذوبة عن النَّبيِّ عَلَيْهِ بأن هذه الأمَّة ستُمحى عن بكرة أبيها، وأنَّ هذا الهواء يحمل معه نسات المرض! وعندما تتبَّعنا هذا الكلام وجدناه كذب لا أصل له، والله تبارك وتعالى عندما وصف الإشاعات في حادثة الإفك قال: ﴿إِذْ تَلَقَّوْنَهُ بِأَلْسِنَتِكُمْ ﴾ [النور: ١٥]، مع أنَّ التلقِّي يكون بالأُذُن، لكنه قال بألسنتكم، أي: أن البعض حينها يصله الخبر يبثه مباشرةً، والواجب أن يتحرى المرء ويتحقَّق من ذلك، فهاذا نقول للنَّاس في مثل هذه الأوضاع والظروف، والبعض خائف من غير أن يسمع إشاعات كاذبة، ولو سمعها لزادته خوفاً على خوف.

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُواْ ﴾ [الحجرات: ٦]، وفي قراءة أخرى يقول: ﴿فتثبتوا﴾ (٢) إذن نحن أمام

<sup>(</sup>٢) انظر: «النَّشر في القراءات العشر»، لابن الجزري، (٢/ ٢٥١).



<sup>(</sup>١) «سنن الترِّمني»، (٢٤٠٦). وفي رواية: «أمسك عليك لسانك». «المعجم الأوسط»، للطبراني، (٥٩٩٩).



منهجين في التعاطي مع الأخبار والكلام والإشاعة، أولاً: (التبينُ) والثاني: (التبينُ التثبُّت)، التثبُّت يكون مع النَّاقل، والتبينُ يكون مع النَّقل نفسه، فيحتاج الإنسان أن يضبط المدخلات الواردة، فيدرك ما الذي يسمعه من النَّاس وخاصة أننا ضمن مجتمع متديِّن، وطبيعة النّاس وذاتيتهم يجبّون أن يسمعوا كلام الدين وكلام أهل الإيان، فتخيل أن ترتبط عندهم بعض الوقائع بشؤون أحاديث بفهم مغلوط أو نقل كاذب، هذا يحتاج إلى الانتباه فيها يروى ويذكر.

قراءتي أنَّ الظُّروف والإمكانات والاستعدادات المتاحة اليوم قد تخفِّف من حدَّة هذه الأزمة بصورة تختلف عن الذي مرَّ علينا في تاريخ أمَّتنا، وإنَّني مطمئن جداً إلى أنَّ هذه الأزمة ستكون بحول الله بخسائر أقل.

وعلى الإنسان ألا يتعجّ ل بذاته نقل الكلام، فبعض القصص التي سمعناها تضعف الثّقة لدى الإنسان، فعندما يسمع الواحد خبراً من هنا وخبراً من هناك وكل خبر يعارض الثاني فلا شك أن حالته ستتأزم، ولا شك أن ثمّة جهات موجودة في العالم اليوم ذات مصداقية ومسؤولية مختصّة في أن تبرز الصورة الواضحة، وعلى الإنسان أن يتعاطى مع الموضوع بهذا المستوى، لا أن ينزل لمستويات لم يأذن الله بها قد تدخله في مشاكل وتسبب له ورطات في ذاته ونفسيته فهذه مسألة خطرة.

نسأل الله تعالى أن يرزقنا حسن الإصغاء وأن نغربل الأشياء



التي نسمعها فنتعامل مع الأمور بمنطق المسؤولية، خصوصاً أنَّ منتا الأبومنا الأم ممن له دور في مجتمعه وموقعه، ففي زمن النَّبيّ عَلَيْ كها يروي أنس قال: «كان النَّبيّ عَلَيْ أحسن النَّاس، وأجود النَّاس، وأشجع النَّاس، ولقد فزع أهل المدينة ذات ليلة، فانطلق النَّاس قِبلَ الصوت، فاستقبلهم النَّبيّ عَلَيْ قد سَبقَ النَّاس إلى الصوت، وهو يقول: لن تُراعوا لن تُراعوا لن تُراعوا النَّاس دائهاً، وفي تلك الأزمة التي كادت أن تعصف بأصحابه فيموتوا في المدينة بسبب التلوث كان عليه الصَّلاة والسَّلام موقفه موقف المطمئن الذي يغرس الاطمئنان، قال عليه: «رأيتُ كأنَّ امرأةً سوداء ثائرة الرأس، خرجت من المدينة، ولا الدينان، وقال عَلَيْ: «على أنقاب المدينة ملائكة لا يدخلها الطاعون، ولا الدجال» (٢) وقال عَلَيْ وقوق الثقة بالله سبحانه وتعالى.

سؤال: عندما نقرأ في كتب الفقه نقرأ عبارة نصَّ عليها الفقهاء كثيراً وهي أنَّ تصرّف الإمام على رعيته منوط بالمصلحة، فإذا رأى الإمام أو وليّ الأمر أمراً يعود بالنَّفع على النَّاس فلابدَّ من أخذ هذا الأمر بعين الاعتبار ومخالفته تستوجب الإثم، لعل من ذلك قانون السَّير و هو قانون شرعي رأى فيه ولي الأمر مصلحة تعود على النَّاس،



<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، (۲۰۳۳).

<sup>(</sup>۲) «المصدر السابق»، (۷۰۳۸).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

الآن التدابير الاحترازية التي اتخذتها الدولة منها ما أفتت به دائرة الإفتاء العام وما أكدته وزارة الأوقاف والشؤون المقدَّسات الإسلاميَّة فيها يتعلَّق بالمساجد وهم قلَّة قليلة يتذمَّرون من ذلك ويظنُّون أنَّ هذه هي المرَّة الأولى التي تغلق فيها المساجد، بينها هذه ليست المرَّة الأولى التي لا تقام فيها الصَّلاة في المساجد على مرِّ التاريخ، والحرم المكي أكثر من مرة قد أُغلق سابقاً، نريد أن نطمئِن النَّاس أن هذه التدابير الاحترازية باتت من الضرورة الملحَة وليس الهدف منها إغلاق المساجد أو منع الكنائس والتجمُّعات كها يقول البعض إنها الهدف منها مصلحة الإنسان أليس كذلك؟

يقول سعيد بن عبد العزيز: «لما كان أيام الحرَّة (() لم يؤذَّن في مسجد النَّبيّ عَيِّ ثلاثاً، ولم يُقَم، ولم يبرح سعيد بن المسيِّب المسجد، وكان لا يَعرفُ وقت الصَّلاة إلا بهمهمة يسمعها من قبر النَّبيّ عَيُّ (())، هذا النصّ وغيره من الأحداث والوقائع حصلت في تاريخنا الإسلامي وإخواننا ومشايخنا في دائرة الإفتاء وما جاء في بيان هيئة كبار العلماء



<sup>(</sup>۱) يوم الحرّة أو وقعة الحرّة وتسمى أيضاً يوم الوقعة: وقعة مشهورة في الإسلام، والحرّة موقع حوالي المدينة المنورة عند الحرّة والحرة أرض ذات حجارة سوداء. كانت يوم الأربعاء لليلتين بقيتا من ذي الحجة سنة (٦٣ هـ). وكان سببها حركة المدينة ضد يزيد واخراجهم مروان بن الحكم وبنى أمية من المدينة. قُتِل فيها أهل المدينة حتى كاد لا ينفلت منهم أحد كها جاء في الحديث، وعن مالك بن أنس قال: قُتل يوم الحرّة سبعائة رجل من أحمد القرآن منهم ثلاثهائة من الصحابة وذلك في خلافة يزيد بن معاوية على يد مسلم بن عقبة المري، حيث استباح المدينة ثلاثة أيام. انظر: «المستَخرج من كتب الناس للتذكرة والمستطرف من أحوال الرجال للمعرفة»، للأصبهاني، (١/ ٣٦)، و«البداية والنهاية»، لابن كثير، (١/ ٢٦)، و«البداية والنهاية»، لابن

<sup>(</sup>۲) «سنن الدارمي»، (۹٤).

في مصر وعدد من المدن المسلمة والإسلامية لديهم مستوىً من الوعي بأنّ صلاح الأديان مرتبط بصلاح الأبدان، وقضيَّة التجمُّع هي دراسة شاملة لكلّ ما من شأنه أن يقع فيه التجمُّع سواء كان مجمعاً تجارياً أو صالة عرس أو موقع عزاء أو مسجد، لأنَّ هذا المرض يتنقل عبر التُّواصِل والتَّماس، لكن إخواننا الأئمة القاطنين في المساجد بإمكانهم أن يباشروا صلاتهم، وكل إنسان في بيته الآن يمكنه ذلك، ونحن نتأسف على بعض حمامات المسجد ممن تعلُّقت قلوبهم بالمساجد، ولعلُّ ما نحن فيه مشهداً يريد الله عزَّ وجلّ من خلاله أن يُرينا النِّعمة، فعلى الإنسان أن يجلِّد عهده مع الصَّلاة، وهي رسالة لمن يصلِّي في المسجد ولمن لا يصلِّي في المسجد ولمن لا يصلِّي أبداً أنَّنا كنَّا نعيش في نعمة بأننا نباشر الصَّلاة في المسجد، لكن اليوم في العالم كله أغلقت المساجد وأماكن العبادة والنُّسك للحفاظ على صحَّة النَّاس، ومن جهة أخرى لنبادر في بيوتنا ليصلي الواحد في أولاده ويذكرهم بالله عزَّ وجلَّ وهذه فرصة أن نراجع حالنا وزماننا ومرحلتنا فهنالك بعض الأوقات تدفع بالإنسان أن يعيد التَّفكير، وعلى كلّ إنسان أن يدرك أنَّ أساس المرض هـو التقاء النَّاس وتجمُّعهـم، فعلينا أن نتفهـم الأمر ونعيـش معـه بحـسِّ من المسؤوليّة.

سؤال: إنَّنا نقرأ في الفقه الإسلامي أنَّ صلاة الجنازة غير مقرونة بالصَّلوات المفروضة، والبعض الآن يحارون كيف سنصلِّي صلاتنا على الميت؟



صلاة الجنازة غير مرتبطة بالفروض، في بعض بلدان المسلمين يصلُّون في المدافن، حتى في العهد النَّبوي كان يوجد مكان للجنائز وكان النَّبِيِّ يصلى في مكان، وصلاة الجنازة تقام في مكان آخر، لكن الأعراف تختلف من بلد إلى بلد، وفي بعض البلدان هناك مساكن بعيدة عن المسجد للَّذين يخدمونها، لكن عندنا قدَّر الله أن تكون في نفس موقع المسجد، فهي أعراف تختلف من بلد إلى آخر، وفي بعض البلدان درس الجمعة يقام بعد صلاة الجمعة، بينها عندنا نقيمها قبل الجمعة، فصلاة الجنازة الأصل أنها غير مرتبطة بوقت أداء الفريضة وقد يصليها الإنسان في أيّ مكان، الخلاصة أنَّنا نمرّ بظر ف قد اكتسـح العالم ، فإما أن نكـون عـلى قـدر المسـؤولية فنتعاطـي مـع الأمـر بمسؤولية ليتم معالجته في مدة محدَّدة، أو كما يقال يزيد ويتَّسع الخرق على الراقع فيخرج الوضع لا قدَّر الله عن السَّيطرة، ونحن نرى نهاذج أمامنا، فهناك دول أعلنت وصرَّحت ورتَّبت أمورها بمسؤولية عالية وهي الآن تحتفل أنَّها تعافت من الأزمة، وبعض البلدان قد أخذوا الأمر بنوع من السُّخرية والتهكم فزاد فيهم الدّاء لدرجة مؤذية جداً، ونحن ولله الحمد شعب مثقف واع متعلم، وقد رأينا نهاذج متميزة في مواقع المسؤولية قد قدموا لنا حلولاً وإجراءات، ما علينا إلا أن نأخذ بها قدر الإمكان ونسأل الله تعالى أن يدفع الشَّر والضَّر والبلاء والغلاء ويجعل بلادنا آمنة مطمئنة وسائر ديار المسلمين ويعجِّل بالهدايات في العالم.

مداخلة: حتى واجب العزاء لا يجب أن أذهب إلى بيت العزاء





#### بل أستطيع أن أعزي عن طريق الهاتف.

في هذه الظروف على النّاس أن تعذر بعضها، وقد كان لدينا ترتيب مع ضيوف في ملتقى وحصل هذا الأمر فضيوفنا تفهّموا وسارعوا بإيجاد حجوزات ليرجعوا إلى بلادهم، وأغلب الزّيارات كانت لمشايخنا وعلمائنا فاعتذرنا حتى لا نسبّب لهم حرجاً في المصافحة والسّلام، فعلى المرء أن يكون على قدر من المسؤولية، وهي مرحلة وستمر بإذن الله.

### 

طبيعة مجتمعنا أنّه مجتمع ساخر ويحب الكاريكاتور والقصص، ولكن هناك قضايا علينا أن ننتبه لها خصوصاً أنّ بعض الأشياء قد تكون رسالة تأديب أو عنوان تخويف أو مظهراً من مظاهر القدرة، فعلى الإنسان أن يكون عاقلاً ليتعاطى مع الأمور بحكمة، فالرَّسول عليه الصَّلاة والسلام كان شأنه دائعاً شأن العبوديَّة المحضة، ففي عليه الصَّلاة والسلام كان النبي عَلَيْ يخرج يجرّ رداءه كأنّ الساعة أقيمت الكسوف والخسوف كان النبي عليه يخرج يجرّ رداءه كأنّ الساعة أقيمت لا يكلمه أحد فيصلي ويركع ويسجد وفي بعضها يسمعوا بكاءه(١) لأنه متوجه إلى الله عزو جل دائعاً بالأدب والعبودية ينادي ويناجي ربّه كها هو حال الأنبياء ﴿قَالاَ رَبّنا ظَلَمْنَا أَنفُسَنا وَإِن لَمْ تَغْفِرُ لَنا وَرَحْمَنا لَنَكُونَنَ مِنَ الحوت هو حال الأنبياء ﴿قَالاَ رَبّنا ظَلَمْنا أَنفُسَا وَإِن لَمْ تَغْفِرُ لَنا وَرَحْمَنا لَنَكُونَنَ مِنَ

<sup>(</sup>۱) انظر: «صحيح البخاري»، (۱۰٤٠). و «سنن أبي داود»، (۱۱۷۷).



دعا ربه: ﴿فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَٰتِ أَن لَا ٓ إِلَهُ إِلَّا أَنتَ سُبَحَننَكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٧]، وإن أفضل ما يفزع إليه الإنسان في هذه الظروف هو ذكرالله عزَّ وجل، فيتوجه إلى الله باسمه اللَّطيف ويتوجَّه بآيات الاستغفار والتوبة.

ومن آداب الاستسقاء إذا منع المطرهو أن نصوم ونصلي، فيدعو ولي الأمر ومن له الرِّعاية في مسؤولية الشَّعب النَّاس إلى الصِّيام والصَّدقات والتضرُّع إلى الله والتخفُّف من الآثام، ويجب أن يكون هذا حال الإنسان دائعاً، وهكذا يخرج النَّاس في أرثُ ثيابهم إذا أرادوا أن يصلُّوا الاستسقاء ويقلبون ثيابهم عنواناً للفاقة والفقر إلى الحقّ سبحانه وتعالى، وبعضهم يجتهد في استجلاب الطّاعات والأدعية التي ترفع البلاء، فقد ورد في كتاب «الإتحاف»، لابن أبي ضياف قصة وقد تم عثيلها في مسلسل تلفزيوني، وهي: حينها وقع في تونس وباء الكوليرا وحينها الستد الوباء أشار عليهم قاضٍ من قضاة الحنفية واسمه وحينها اشتد الوباء أشار عليهم قاضٍ من قضاة الحنفية واسمه مصطفى بيرم وكان لديه اعتقاد عظيم ببركة أشراف آل البيت، فطلب منهم أن يجمعوا أربعين شريفاً من آل البيت اسمهم محمَّد يجتمعون بالجامع الأعظم ويقرؤون سورة يس أربعين مرَّة ثم يدعون بدعوات بالجامع الأعظم ويقرؤون سورة يس أربعين مرَّة ثم يدعون بدعوات فقعلوا فتراجعت الشدة ونقص عدد الموتي (۱).

<sup>(</sup>١) انظر: "إتحاف أهل الزمان بأخبار تونس وعهد الأمان"، لأحمد بن أبي الضياف، (١٨). (ص١٢٨).



معنى هذا أن هناك اجتهادات في العبودية، فليت كل عائلة تختم ختمة وكلّ بيت يستغفر آلافاً من الاستغفارات ولو أكثرنا من الصَّدقات، واجتمعنا على صيام يوم، وتوجّه فيه الكلّ ساعة الإفطار بالدعاء: (ربّ ارفع مقتك وسخطك عنّا، يا رب إن لم يكن بك علينا غضب فلا نبالي، يا ربّ ارفع البلاء والغلاء والأمراض والأسقام والظلم عنّا، يا رب ارفع عنّا هذه الأزمة) قد وعدنا الله عزَّ وجل بحلول ومخارج إذا نحن تضرَّعنا واستغفرنا، قال تعالى: ﴿وَمَن يَتَّقِ أَللَّهُ يَجْعَلُ لَّهُ مُخْرَجًا ﴾ [الطلاق: ٢]، وفي الحديث عن النَّبيّ عليه الصَّلاة والسلام: «من لزم الاستغفار جعل الله له من كل هم فرجاً ومن كل ضيق مخرجاً ورزقه من حيث لا يحتسب »(١)، ليتنا ندعو إلى إطلاق مليارية الاستغفار، فالآن الأولاد في عطل والنَّاس ماكثين في البيوت والحركة قد خفَّت، ولدينا الكثير من الوقت للذِّكر، فبدلاً من أن ينشغل البعض بالسُّخرية أو الاستهزاء وتضييع الوقت ومشاهدة ما يزيد القلق والكآبة فليجعل الإنسان حاله حال الذاكر والمتقرِّب من الله عزَّ وجل، عندها سنرى حلولاً كبيرة وكثيرة، ليت ثقافتنا تصبح ثقافة الذِّكر والإلحاح على الله عزَّ وجلَّ واللَّجوء إليه.

ونذكر هنا قصة لشيخنا الشيخ زكريا القضاة فقال لنا: اشتبهوا عند زياري للمستشفى وتشخيصهم لي بمرض السرطان ففزعت إلى الصلاة والسلام على رسول الله على، وفي أقل من عشرة أيام صليت على النبي على أكثر من مئة ألف مرة، فعندما ذهبت إلى



<sup>(</sup>۱) «سنن أبي داود»، (۱۵۱۸).

المراجعة قالوالي: ليس بك شيء ولم يجدوا أثراً للمرض الخبيث. فأعظم ما يُستدفع به البلاء الصلاة والسلام على رسول الله، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَزِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ﴾ [الأنفال: ٣٣].

مداخلة: نرجو تنبيه الأهل لأولادهم والجلوس معهم في حلقات وجلسات ذكر بدل الخروج إلى الطرقات باستهتار، وخطورة اللجوء إلى السُّخرية والاستهزاء بالأمر والأزمة التي نعيشها.

موضوع الأهل موضوع مهم ، فالدُّولة عندما اتَّخذت هذا الإجراء بتعطيل المدارس ليس لحرمانهم من الدِّراسة، وهذا الطفل يجب أن يكون له برنامجه في البيت ويكون الأهل على قدر من المسؤولية فنشغل وقت الأولاد بالمناسب لهم، فعلينا أن نملاً أوقاتهم بالمفيد، فمشلاً لدينا منهاج تعليمي، علينا أن نستكمله بحسب المتاح من الثقافة والدّراية في البيت، وهناك وسائل كثيرة اليوم كالدروس التي يبثونها على القنوات، نستطيع أن نضع لهم برامج هادفة بالإضافة إلى رياضـة الصَّبـاح وأن يتنفسـوا التنفُّـس الصَّحيـح وأن يتناولـوا الفطـور الصِّحي، أيضاً البرنامج الإيهاني، لابد لنا من أن نضع لهم برنامجاً مناسباً، فأماكن الترفيه والأماكن العامة ومراكز التعليم مغلقة، وأعلم أنّ هـذا ثقيل على الأهل خاصة أنّ ليس كل السيدات على مستوى ثقافي لمتابعة الأولاد في المنزل، لذا نتكلم عن الحد الأدنى على الأقل في إدارة الوقت المناسب، فهم أمانة عندنا في البيوت قبل المدرسة، فوجب علينا أن ندير أوقاتهم وبرامجهم، وأن نجعل لهم برنامجاً استثنائياً على



الصَّعيد الصِّحي والثقافي والنفسي والمجتمعي والفكري، وإن احتجنا فبمساعدة التربويين، وهذا يساعدنا جميعاً على وقف الإشاعة، لأنَّ الإنسان المتفرغ والثَّرثار هو من ينقل الإشاعة، فإذا انشغل الإنسان بالنافع والمفيد لم يجد فراغاً لمتابعة أو اختلاق الأمور غير النافعة.

وهناك أيضاً قراءة الكتب أو الرُّوايات النافعة وعمل ختات قرآنية، وترتيب برنامج لتحفيظ القرآن، وكها يقول بعض الصوفية: هذه خلوة جاءتنا من الله عز وجل. فلنغتنمها.

سؤال: يشيع البعض أن هذه لعبة سياسيَّة أو اقتصادية وما إلى غير ذلك من الكلام، ما هو المطلوب منهم في هذه الظروف والأحوال؟ جاء في الحديث عن النبي على: «البيِّنة على من ادَّعى واليمين على من أنكر»(۱)، علينا احترام الكلام المتخصِّص ولا شك أنَّ هناك عقى من أنكر ومطابخ القرار في العالم لا عقى الاء لم دراسة فيها يصدر عن مراكز ومطابخ القرار في العالم لا بأس أن نقرأه ونطّلع عليه إن كان وراء هذا ما وراءه. لكن مشكلة أنَّ هؤلاء المتكلمين كمن يرمي بالمجَّان لا هو مطّلع ولا قارئ، ويتجاوز بكلامه المرحلة التي نحن فيها والدَّور الذي عليه، نحن الآن نعيش أزمة، ما هو سببها وإلى أين تتجه وما هو القادم معها؟ لانعرف على سبيل اليقين، فهل ثمَّة شيء مقروء أو مكتوب أو مدروس ممكن أن نطلع عليه؟ المهم الآن كيف سنتعامل مع ما نحن أمامه من أزمة صحية؟ هذا هو المطلوب.

<sup>(</sup>۱) «سنن الدارقطني»، (۱۹۱۳)، و «السنن الكبرى»، للبيهقي، (١٦٤٤٥).



أنت كداعية وعالم أو متنور في الخطاب الديني وحركة الوعي في الشعوب من المفروض أن تقدم خطاباً على مستوى العصر، من المجميل أن نقرأ بحثاً عن تاريخ الأوبئة في الأمَّة الإسلاميَّة وكيفية التعامل معها لنفهمه كطاعون شيرويه وطاعون عمواس وطاعون الجارف في زمن الزبير ووباء اسمه الفتيات أو الأشراف (۱) وهناك من قال أن في المرحلة العباسيَّة جاءت أوبئة، فلنقرأ عنها، ونعلم كيف ووجهت وعولجت، أين باحثينا وعلماءنا ودعاتنا؟

ولنا في مراسلات سيدنا عمر بن الخطاب وسيدنا أبو عبيدة ذوق وفقه ووعي. حينها قال له أبو عبيدة بن الجراح: «يا أمير المؤمنين! أفراراً من قدر الله؟ قال: نعم، نفرُ من قدر الله إلى قدر الله» (۲).

لدينا جملة ملابسات وأسئلة، ففي بعض الأحاديث أن هذا الطاعون بقية من عذاب الأمم السابقة، قال عليه: «إن هذا

<sup>(</sup>۱) قال أبو الحسن المدايني: «الطّواعين المشهورة العظام في الاسلام خسة: (طاعون عمواس) في شيرويه) بالمدائن في عهد رسول الله على سنة ست من الهجرة، ثم: (طاعون عمواس) في عهد عمر بن الخطاب بالشَّام سنة ثمان عشرة مات فيه خسة وعشرون ألفاً منهم أبو عبيدة بن الجرّاح ومعاذ بن جبل وعن الحارث ابن عمير قال: طعن معاذ وأبو عبيدة وشر حبيل بن حسنة وأبو مالك الأشعري في يوم واحد، ثم: (طاعون الجّارف) في زمن ابن الزبير، ثم: (طاعون الفتيات) في شوّال سنة سبع وثهانين سمّى طاعون الفتيات لأنه بدأ في العذاري بالبصرة وواسط والشام والكوفة ويقال له طاعون الأشراف، ثم: (طاعون سنة إحدى وثلاثين ومائة) في رجب واشتد في رمضان فكان يحصى في سكة المريد في كل يوم ألف جنازة ثم خف في شوّال وكان بالكوفة طاعون سنة خمسين وفيه توفي المغيرة بن شعبة»، «تاريخ الخميس في أحوال أنفس النّفيس»، (٢/ ٤٠٣).

TO PO



الوجع عذاب عذّب به من كان قبلكم "(۱) ، وآخر يقول أنه شهادة للأمة المحمدية، قال النبي على: الشهداء خمسة: «المطعون، والمبطون، والغرق، وصاحب الهدم، والشهيد في سبيل الله "(۱) ، وفي حديث آخر أنه من وخز الجن، قال على: «فناء أمتي بالطعن والطاعون، فقيل: يا رسول الله، هذا الطعن قد عرفناه، في الطاعون؟ قال: وخز أعدائكم من الجن وفي كل شهداء "(۱).

نحن بحاجة إلى الدِّراسات، وها نحن نرى أهل الصِّحة والمختبرات يطورون في مختبراتهم، لكن لا بد للعلهاء والدعاة من إيجاد مادَّة متخصِّصة نبحث فيها كيف تعاملت الأمم المسلمة السابقة مع الأوبئة، وكيف تعامل النَّاس معها في زمن النَّبيّ عَيْدٍ.

من الجميل أن الكثير من الحلول الوقائية المعاصرة لهذا المرض المعاصر الآن يطبقه المتدينون بداهة، فنحن نتوضاً خمس مرَّات في اليوم، ومن السُّنة غسل الأيدي قبل وبعد الأكل وبعد الاستيقاظ، والمحجبات من النِّساء يتلثمن من الغبار، وفي البادية يغطون رؤوسهم، فمن طبيعة إخواننا في بعض الأرياف والبادية أنهم يتلثمون ويغطون الرؤوس، فالوقاية موجودة في ثقافة وعادات الناس، أذكر أن جداتنا كن يُحرقن أعواد الميرمية بعد طبخ اللُّحوم، وكن يَقُلن أنَّ الزهومة حي الروائح النتنة - تستجلب أموراً غير محبَّة، وكان الرسول عليها



<sup>(</sup>۱) «صحيح ابن حبان»، (۲۹۱۲).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، (۲۸۲۹).

<sup>(</sup>۳) «مسند أَحمد»، (۱۹۰۲۸).

يستجمر في كلِّ ليلة، ويجمِّر المسجد الشريف يوم الجمعة وليلتها، وعندنا في عُمان والخليج يبخِّرون باللُّبان المُرِّ الذي يقال أنَّه معقِّم ومضاد للفيروسات والبكتيريا، ويرشحونه للأطفال في أوَّل موسم الشتاء للوقاية من الأمراض، فنحن بحكم ارتباطنا بهويّتنا وديننا نتعاطى شؤون الصِّحة العامة والسَّلامة والوقاية، لكننا بحاجة لأن ينفر نفر من أصحاب الذَّكاء والخبرة والاختصاص فيصنِّ والنا مضادات الفيروسات والأوبئة الطارئة، وأنا أثق أن في أمّتنا وشبابنا وأجيالنا أصحاب الأهليَّة لذلك.

وجزى الله خيراً كلَّ من أوجد حلولاً لهذه المشكلة، وأسأل الله أن يتولى من كان سبباً في نشرها سواءً علمنا أم لم نعلم، هل كان هذا بتساهُلٍ أم أنَّه نتيجة دراسات خاطئة، أم هو نتيجة إهمال؟ الكثير من الأوبئة تأتي من الحيوانات وقد سمعنا أن هذا الوباء جاءنا من نوع من طيور الخفاش، لكننا كمسلمين لنا في مأكلنا ما أحلَّه الله لنا وهو ما فيه الخير والعافية، وحرَّم علينا كلّ خبيث ومؤذٍ وغير طيب.







#### **−®**‰

# في بطن الحوت(١)

قال تعالى: ﴿وَيَدْعُونَكَا رَغَبًا وَرَهَبُ أَ وَكَانُواْ لَنَا خَلْشِعِينَ ﴾ [الأنبياء: ٩٠]، إنَّ في هذه الأية ملحظ عجيب، وهو النَّمط الأكمل في العنصر الإنساني وهم الأنبياء قد قدّر الله سبحانه وتعالى عليهم ما قدَّر من الأعراض والأمراض، وجعله في حق الأنبياء جائز كما هـو مقـرر في العقائـد الإسـلامية، لكـن انظـر إلى أدب الأنبيـاء، فـالله عـزَّ وجل قد حرَّك الطوفان من أجل سيِّدنا نوح ومن معه من العصبة المؤمنة، ومن كلِّ خلق زوجين اثنين على ذات ألواح ودُسُر، فالماء قد انهمر والسَّاء فُتِحَت والأرض تشقَّقت، كما في قولُه تعالى: ﴿ وَقِيلَ يَتَأْرُضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَكْسَمَآهُ أَقْلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَآةُ وَقُضِيَ ٱلْأَمُّرُ ﴾ [ هـود: ٤٤]، منظر عجيب، لكن الله تعالى نجّاه، قال تعالى: ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلُوبِ وَدُسُرٍ ﴾ [ القمر: ١٣]، وسيدنا أيوب قد عانبي ما عاناه من المرض وقد قال تعالى فيه: ﴿إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا ۚ نِعْمَ ٱلْعَبُدُّ إِنَّهُ ۗ أَوَّابُ ﴾ [ص: ٤٤]، وسيدنا يونس قد خرج في القارب مع الذين كانو معه، ثم ماذا كان حاله وهو في بطن الحوت؟ قد أطبق عليه المحيط، وفي البحر وعتمته في جـوف ذاك المخلـوق لم يكـن ليسـمعه أو يدركـه أحـد، لكنـه توجَّـه إلى الْمُكــرم والْمُنعــم ســبحانه وتعــالى فقــال: ﴿ لَّا إِلَاهَ إِلَّا ۖ أَنتَ سُبْحَننكَ إِنِّي كُنتُ مِن ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٧]، فتداركته رحمة الله عزَّ وجل، ولما نبذه الحوت أنبت الله عليه شجرةً من يقطين وهذا

<sup>(</sup>١) أصل هذه المادة لقاء مباشر عبر الفيسبوك أثناء جائحة الكورونا والحظر الشامل، بتاريخ ٣٠/ ٣/ ٢٠٢٠م.



من آثار ما حصل معه، وبعض النَّاس الآن يتعدَّى تفكيره الأزمة إلى ما بعدها وهو في خوف شديد، فأين الله من هؤلاء؟ نحن معنا الله سبحانه وتعالى، وواسطتنا الحبيب المقرب على الله .

قرأت في بعض تقارير منظمة الصِّحة العالمية أنَّ هناك فرق بين الأمراض المتوطِّنة بجغرافيا محدودة وأرض معينة لا تخرج عنها مثل أن البلهارسيا أو الكوليرا التي لا تخرج عن البلد نفسه، وذلك من آثار تلوُّنات أو تلوُّنات معينة في المناخ وفي المزاج، وهنالك أمراض أعلى من المتوطِّنة وهي ما تسمَّى بـ«الوباء»، فالوباء يكون في إقليم أوجهة من جهات العالم، أما إذا ارتفعت درجة خطورته وانتشر عالمياً فيسمى بـ«الجائِحة»، وكأن هذه التَّسميات ليست عبثية، والآن قد وصَّفوا العالم بأنه يعيش أمام جائِحة، فكيف ينظر المسلم إلى هذه الجائِحة؟ وكيف ينظر المؤمن إلى الجائِحة؟ وكيف ينظر المخسِن الذي هاجر إلى مولاه وانخلع عن رق الآثار ولم يعديرى ظلّ الأغيار إلى الجائِحة ويتعامل معها؟

إنَّ مرتبة الإسلام تضفي على الإنسان معاني، ومرتبة الإيان تضفي على الإنسان معاني، ومرتبة الإسان تضفي على الإنسان معاني، ومرتبة الإحسان تضفي على الإنسان معاني، وإنَّ من سُنَّة الله عزَّ وجل في هذا الوجود الذي خلقة أن يوجِد نوعاً من التَّصفيات والتَّربيات والتَّرقيات، قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَنَبَلُونَكُم مِثِيَءٍ مِّنَ ٱلْأَمُولِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِ وَبَشِرِ وَلَنَبَلُونَكُم مِثِيَءٍ مِّنَ ٱلْأَمُولِ وَاللَّمَولِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِ وَبَشِرِ الله عز وجل لنا هذا البرنامج الصَّنبِرِينَ ﴾ [ البقرة: ١٥٥]، قد بين الله عز وجل لنا هذا البرنامج



والمنهاج، فيا ترى كيف يتعامل الإنسان مع خوف وعلَك ونقائِصه ونقائِصه ونقائِضه ونقائِضه ونقائِضه ونقائِضه وأكداره وأقداره؟ يعيش أهل العالم الآن حالة مشتركة وهم ينظرون إلى هذه الجائِحة، لكن كيف نتعامل مع هذه الحالة؟

قال رسول الله ﷺ في حقِّ المؤمن: « من سرَّ ته حسنته وساءته سيئته فذلك المؤمن »(١)، إذن حالة المؤمن أنه إذا فعل حسنة يفرح ما لأنها منَّة ونعمة من الله عليه والله قيد وفَّقه لها، وإذا فعيل سيئة نخياف من الخذلان، وقال رسول الله عَلَيْ أيضاً في وصف المؤمن: «إن أصابته سراء شكر، فكان خبراً له، وإن أصابته ضراء، صبر فكان خبراً له »(٢)، فوصف الإيان أنه حالة يُطبَع فيها الإنسان، وهي تختلف عن حالة الإسلام، وكذلك حالة الإحسان تختلف عن حالة الإيان، فهذه فرصة للإنسان وهـو يعيـش هـذه الأجـواء أن يبحـث عـن نفسـه في مشاهِده وشـواهِده ونظره وإدراكه وسمعه وتعاطيه وتفاعله مع كل ما يحصُّل في هذا العالم، هل يحصل شيء في هذا العالم لا يريده الله؟ سواء كان ما وقع وحصل مُصنَّع أم غير مُصنَّع، مبرَمج وممنهج ومخرج بفعلة فاعل أم غير ذلك، وسواء كان هذا متجنّد لشرق أو غرب أو لمظهر علوي أو مظهر دنيوي، لا يخرج شيء عن إرادة الله، وقد كان شيخنا ومولانا الحبيب أبو بكر المشهوريقول: «الحصيف يحفظ لسانه عند التَّوصيف »، فما دام لم تتشكُّل لدينا المقدِّمات والمعالم التي نسبرُ فيها أسباب ومظاهِر هذه الجائحة لا

<sup>(</sup>۲) «صحيح مسلم»، (۲۶) (۲۹۹۹).



<sup>(</sup>١) «السّنن الكبرى للنّسائي»، (٩١٧٩). و «سنن الترّمذي»، (٢١٦٥).

نستطيع أن نبالغ في التَّوصيف ونعقِّد قضيَّة تعقدت تركيبتها، وإنها الواقع الذي نعيشه فِقه الحال والحالة، فقه الوقت واللَّحظة والزَّمن، كيف نعايش هذه اللَّحظات على المستوى النَّاتي؟

قال بعض الصالحين: «مقامك حيث أقامك»، فالله تعالى قد أقامنا الآن في تخفيف التَّجمُّعات وترك مسافة بين الأشخاص، وعدم الخروج إلاّ للحاجات الضرورية والالتزامات المهمة، وكل إنسان من حيث مقامه ودوره يفتح الله له الأبواب، واليوم مع التُّكنولوجيا ووسائل التَّواصل أدَّت إلى تخفيف وطئة الأزمات لدى النّاس، لكن لا يعني ذلك أن يتحوَّل الإنسان إلى آلي في جميع وقته، بل عليه أن يعيش لحظات بالذِكر والصَّفاء والأُنس، وقد يقول النَّاس أن هذه أيام حظر، وأنا أقول: ليست حظر بل حضرة.

قدعاش الناس أياماً بحلوها ومرِّها وشدَّ تها ورخائها، وجميل الآن أن نغتنم هذا الوقت بإنجاز ختات قرآنية ورفع مستوى الذِّكر، بعض الناس ختموا كتباً علمية واكتسبوا لغات جديدة وحصلوا تقنيات ومهارات في تخصصاتهم، فالعالم أصبح فضاءً مفتوحاً، وقد سمعت عبارة قديمة منذ خمس وعشرون سنة من أستاذي في ملتقى عالمي عُقد في أمريكا الجنوبية بجمهورية تشيلي ضمن دورة تسمى (إدارة التَّجمعات الكبرى)، وكان عدد الحضور ثلاثين ألف مشارك، حيث قال: «الظُّروف تكيِّفنا ولا تتلفنا»، فعلى الإنسان أن يكون دائماً مرناً، أي يعيش اللَّحظة بمقتضياتها ويعمل بموجبها ولو كانت لحظة شدَّة أو



بلاء، وفي حديث رسول الله عليه في مشل هذه الأزمان عندما سأله أحد الصحابة عن النجاة قال: «أمسك عليك لسانك وليَسعُكَ بيتُك وابكِ على خطيئتك »(١)، أي: يشتغل الإنسان بالتوبة والاستغفار، قال الشعراني ناقـلًا عـن الإمـام عـلي الخـواص: «مـن اسـتغفر ألفـاً صباحـاً وألفـاً مسـاءً رفع عنـه البـلاء». فهـذه الجوائِـح والنوائِـح والبوائـح يجـب أن تكـون سـبباً لزيادة الإيمان واليقين لدى الإنسان لقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾ [ الأنعام: ١١٢]، فيزداد الإنسان إيهاناً وتضرُّعاً وتوجُّهاً وإنابة، فيراجع دفاتره وعناوينه وملفاته، كتبنا الله من أهل الزِّيادة واليقين، فأعظم ما نزل من السَّماء إلى الأرض هو اليقين، وإنَّ ما قُدِّر يكون، فهذا العالم كله شـؤون وهـذه الحـوادث لها محدِثها، والعالم كلـه بيـدالله سبحانه وتعالى، نسمع ليلاً ونهاراً تحليلات ما بعد الكورونا وما قبلها، فهل نسينا الله، وأين هو؟! فالله موجود وحاضِ وفعال لما يريد، وهذا الكون كله كونه والساء والأرض ملكه، قال تعالى: ﴿ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَٱلسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّاتُ إِيمِينِهِ ٤ ﴾ [الزمر: ٦٧]، فمها حلَّلنا وعلَّلنا وبرَّرنا علينا أن نعلم أنَّ الأمر كله بيد الله وإلى الله، فـلا بـد مـن أن نـزداد يقينـاً وثباتـاً ورسـوخاً وإيهانـاً ونحـن واقفـين عـلى أبـواب قَـدَرِه سبحانه، من يُجري القهر ومعه اللَّطف، فأسهاؤه فعَّالة ومحرِّكة لهذا الوجود، قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآ أَهُ ٱلْخُسُنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠].

كان الشَّيخ عبد القادر العاني يقول للناس في وقت الشدائد والهموم: «يا أولادي ستكون هذه في ما بعد سوالف»، أي: ستزول

<sup>(</sup>١) انظر: «المعجم الأوسط»، للطبراني، (٩٩٩٥).



الشِّدة وتصبح ذكريات، فسيأتي وقت ونقول فيه: قد حصل في أيام الكورونا حصل، فعلى الإنسان ألاّ ينفعل إلى درجة تضيع معها ثوابته، وفي الكلام في الثوابت في زمن المتغيرات نقول أنَّ الأمة المسلمة قد عرفت الكثير من مثل هذه الجائِحة، سواء في سنة ستة أو سبعة للهجرة حيث حدث طاعون كبير وقد أرَّخوا بالطواعين، منها طاعون (شيرويه) وهذا حصل في فارس لكن لم يصب فيه المسلمين، والأكبر منه كان طاعون عمواس عندنا في الأردن وفلسطين وسوريا ولبنان (بلاد الشَّام)، وقد انتقل فيه أكثر من خمسة وعشرون ألفاً، منهم معاذ بن جبل وأمين الأمة أبو عبيدة عامر بن الجراح، ثم حصل في زمن ابن الزَّبير طاعون الجارف، وبعده طاعون (الفتيات)وسياه بعضهم: (الأشراف)(١)، وقد ألَّف الإمام السِّيوطي جـزءاً في الطَّاعـون، وللإمام المحـدث ابـن حجـر العسـقلاني رِسالة لطيفة اسمها: «بذل الماعون في فضل الطَّاعون»، وسمى بعض الصَّحابة الطاعون بالموت الرَّفيق، وذلك لأنه منزلة من منازل الشهادة كما بشر النبي على الله على الل تعيشه النَّاس الآن، صحيح أن الإنسان قد يخاف، لكن الخوف الطبيعي الشَّر عبي الـذي يجعل الإنسان يفرُّ إلى الله وليس من الله عزوجل، الخوف الذي لا يشغله عن دوره وواجبه، بل يدفعه إلى القيام بمسؤولياته على الوجه الذي يرضي ربّه ويسهم في تخفيف الأزمة ومساعدة الناس، وكما

<sup>(</sup>٢) قال رسول الله على: «الشهداء خمسة: المطعون، والمبطون، والغرق، وصاحب الهدم، والشهيد في سبيل الله»، «صحيح البخاري»، (٢٨٢٩).



<sup>(</sup>١) ذكرنا في المقال السابق عن الطواعين التي حصلت في تاريخنا الإسلامي فلتراجع.

أن هناك دور للقيادات السِياسية والصِّحية والشَّبابية، يوجد دور أيضاً للقيادات الرُّوحية والعلمية في الأمة مثل المشايخ والعلماء والذين لهم أدواراً مجتمعية شعبية، وفي معهدنا المعارج انتقلنا مذبدت الأزمة إلى العمل الإلكتروني، ونشكر جميع من ساهم في ذلك، فكان هناك دروس عبر المنصات والغرف الإلكترونية المباشرة في تعليم الطلاب، وهذا من المحافظة على الثوابت.

أتمنى أن يكون لنا دور في إغاثة النَّاس وتخفيف حدّة التّوترعلى مستوى وطننا وبلداننا ومجتمعاتنا، لا نريد أن نكون سبباً في مشكلة، أو أن ننتقل بسب الخوف إلى أزمات أخرى أكثر تعقيداً، فلا بدّ لنا من أن نسهم في التكافل والتّارر والتّعاون وأن نخفّف حدة الأزمة، وكها ذكرتُ فإن للمسلم نظرة ومشهد، وللمؤمن نظرة ومشهد، وللمحسن نظرة ومشهد، فهذه فرصة لمراجعة الملفّات، فكم تمنينا أن نختلي فنجلس ونتأمل، وهذه فرصة لكل صاحب صنعة وحرفة بأن يجدّد برامجه وأموره ويراجع مساراته وقراراته ونسأل الله للجميع التّوفيق والفائدة والمستعادة والسّعادة بإذن الله سبحانه وتعالى.

لو كلّ واحد منا أدى ما عليه من حقوق وقدَّم ما تُستنزل به الرَّحمة، ففي قصة أصحاب الغار الذين أطبقت عليهم الصَّخرة أصبح كل واحِد منهم يتوجه إلى الله بعمل له، وبذلك انفكت عنهم الصَّخرة (١)،

<sup>(</sup>١) انظر قصة الصخرة والثلاثة نفر وتوسلهم بالعمل الصالح في «صحيح البخاري»، (٢٣٣٣)، و«صحيح مسلم»، (٢٧٤٣).





فلنتوجه إلى الله بالعمل الصَّالح كالصدقات وتفقُّد الأهل والجيران والرَّحم وزيادة العبادات، فلربها فرج الله عنا بذلك.

وفرصة لنا في هذه الأيام أن نعمل على زيادة المناعة الجسمية عبر الغذاء الصحي المتوازن والابتعادعن السُّكريات والمأكولات الضارة كالمشروبات الغازية والتَّدخين، فميًا قاله بعض الأطباء أن الله تعالى قد جعل في كل إنسان ميزان، وإن أخطرشيء في هذا الزَّمن هو طغيان الميزان، قال تعالى: ﴿ أَلاَ تَطْغُواْ فِي ٱلْمِيزَانِ ﴾ [ الرحمن: ٨]، فكل إنسان لديه أنزيهات وهرمونات ومعادن في جسمه تحافظ على قوة الجسم ومناعته ومقاومته للأمراض، فإذا تناول الإنسان أطعمة ضارة لن يؤدِّي جسمه وظيفته كها ينبغي، وكذلك علينا بموازنة أجسامنا بالأغذية التي أوصي جها الرَّسول على الكبيرة في الوقاية والعسل والتمر، فقد أثبتت الدراسات فعاليتها الكبيرة في الوقاية والعلاج من الأمراض.

وكذلك أولادنا الذين اعتادوا على نمط حياة فيها رفاهية نقول: اخشوشنوا فإن النّعم لا تدوم (۱)، ولنعش مع العالم في ظرف ونشعر بالناس، كان شيخنا الحبيب زين عند مائدة الطعام يضع يده على جهة الكبد ويقول: «كم من ذي كبد الآن جائع ولا يجد اللقمة»، فيعيش الإنسان شعوراً عاماً مع النّاس ويتعلم ثقافة عيش الظروف بها تقتضيه من تقشف وتقلُّل وتبسُّط.

ونحتاج اليوم إلى عقليات ودراسات وأبحاث طبية، ولا تُعدَم

<sup>(</sup>١) ذكر بنحوه في «إحياء علوم الدين»، للإمام الغزالي، (١/ ٢٦٤).



الأمَّة في شرقها وغربها من خُبراء لو أُعطوا المجال لأوجدوا الأمصال والمُضادات والعِلاجات، وكم نرى في القنوات والشَّاشات أناساً في الأمة مبرِّزين من علماء وخبراء، فلو اجتمع هؤلاء وأسهموا في تطوير البحث العلمي بحيث يوجدوا لنا منهجاً استباقياً واستشرافياً لمثل هذه الأزمات.

إنَّ التجلي في هذه الأزمة جلالي، فالله تعالى لطيف بعباده يجري اللطف مع القهر، ويباشر عباده بشيء من جلاله متنزَّلاً مع لطفه، ونحن من أمَّة حبيبه على قد أبرز لنا جماله الحق بحبيبه فبعث لنا الحبيب الرَّحة والنِّعمة والقِسمة على فهو كهف الملهوف وملاذ الفزع المخوف، فقد كان الصحابة يحتمون به حين الشدة والبأس(۱)، نسأل الله أن يأذن لهذه الأزمة بالانحسار والزَّوال ويرينا وجه لطفه سبحانه وتعالى في ما أجراه.









# الواقع وفقه التحوُّلات(١)

(فقه التّحولات) أو (علم السّاعة) (۱)، أو أياً كان الاصطلاح فهذا العلم هو اجتهادات وارتباطات أُخِذت من جملة من الأحاديث والآيات، تتناول مسيرة المتغيرّات الواردة في واقع النّاس وحياة المسلمين في منظومة تعايش العنصر الإنساني على هذه الأرض، ومرجع دراستنا وقرائتنا لهذه الوقائِع على ضوء ما نزل من كتاب الله سبحانه وتعالى وما ورد في سنة النّبي عليه الصّلاة والسّلام؛ لأنّ الوحيين (الكِتاب والسُّنة) أقرب إلى عِلم الإحاطة، فالله سبحانه وتعالى اسمه المحيط وهو يُطلع من شاء على ما شاء كيف ما شاء، وهو الذي امتن على النّبي عليه الصّلاة والسَّلام فقال: ﴿وَعَلَمَكَ مَا لَمُ تَكُن تَعُلُمُ وَكَانَ فَضُلُ ٱللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١١٣]، بل وندب إلى نبيه عليه أن يدعوه فقال: ﴿وَقُلُ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [النساء: ١١٣]، بل وندب إلى نبيه عليه أن يدعوه فقال: ﴿ وَقُلُ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [النساء: ١١٣]، هذا العلم ليس

<sup>(</sup>٢) فقه التحولات بحسب تعريف الحبيب أبو بكر المشهور مبوّب هذا العلم: هو الفهم الشَّرعي ليا يقضي الله ويدبّر في العالم الأزليّ لما جرى ويجري من شُنن التغيُّرات والمتغيِّرات والمتغيِّرات والمتغيِّرات العلم النَّظري والتَّطبيقي في الحياة الإنسانيَّة عموماً ومراحل الأمَّة المحمَّدية والثُقافة والحوادث والفتن في مراحل الحياة الإنسانيَّة عموماً ومراحل الأمَّة المحمَّدية خصوصاً إلى قيام السَّاعة وما تلاها من عالم الأبد والأمد والخلود، إمَّا على صفة القراءة الاستقرائية لتاريخ الأُمم والشُّعوب الاستباقية للحوادث والوقائع وإمَّا على صفة القراءة الاستقرائية لتاريخ الأُمم والشُّعوب من مصادرها الأساسيَّة، القرآن والسُّنَّة. «النُّبذة الصُّغرى»، للمفكِّر الإسلامي الحبيب أبو بكر العدني ابن على المشهور، ص١٥٠.



<sup>(</sup>١) أصل هذه المادة بثّ حواري نقاشي مباشر لكتاب: (مقالات في فقه التحولات)، للمؤلف حول الواقع وفقه التحولات عبر الفيسبوك أثناء أزمة وباء الكورونا بتاريخ ١٠/ ٤/ ٢٠٢٠م.

بعلم مستجد ولا مستحدَث، بل بدأ منذ نزول الرِّسالة، وإنَّ الحقول المعرفيَّة الأساسيَّة والنُّصوص الاستدلالية الأولى لعِلم السَّاعة وفقه التَّحولات كانت في الثَّلاثة وعشرين سنة التي عاشها سيّدنا محمَّد التَّحولات كانت في الثَّلاثة وعشرين سنة التي عاشها سيّدنا محمَّد عَشِه نبيّاً ورسولاً، والنبّي عَيَّة في لغة فقه التَّحولات هو آخر من قدَّم حلاً لهذا العالم من السَّاء، وقد جاء بالإجابات على الأسئِلة الكبرى، فقدَّم الحلول للمشاكِل الكبيرة، وتبقى رسالته ودعوته قائِمة دائمة إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

ومع حَجة الوداع وبعد أن اكتمل نزول القرآن الكريم، عاد سيّدنا مُحمّد عليه إلى المدينة، وأنهى الحبّ في ذي الحجة من السّنة العاشرة للهجرة، وعندها جاء جبريل عليه السلام إلى النّبي عليه في صورة أعرابي شديد سواد الشّعر شديد بياض الثيّاب والكل يعرف هذه الرّواية التي تسمّى بحديث (أم السُّنة)، وهو حديث جبريل ويعتبر الأساس في دراستنا لهذا العِلم، ويمثّل الموقع الذي أخذه هذا العِلم في زمن الرّسالة، وهذا نصّه:

عن عبد الله بن عمر قال: حدَّثني أبي عمر بن الخطاب قال: «بينها نحن عند رسول الله على ذات يوم، إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب، شديد سواد الشَّعر، لا يرى عليه أثر السَّفر ولا يعرفه منَّا أحد، حتى جلس إلى النَّبيّ عَيَّ فأسند ركبتيه إلى ركبتيه ووضع كفيه على فخذيه وقال: يا محمَّد أخبرني عن الإسلام، فقال رسول الله عَيْ وتقيم الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأنَّ محمَّداً رسول الله عَيْ ، وتقيم





الصّلاة، وتوقي الزّكاة، وتصوم رمضان، وتحبّ البيت إن استطعت إليه سبيلاً، قال: صدقت، قال: فعجبنا له يسأله ويصدِّقه، قال: فأخبرني عن الإيهان، قال: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشرِّه، قال: صدقت، قال: فأخبرني عن الإحسان، قال: أن تعبد الله كأنّك تراه فإن لم تكن تراه فإنّه يراك. قال: فأخبرني عن السّاعة، قال: ما المسئول عنها بأعلم من السّائل قال: فأخبرني عن أمارتها، قال: أن تلد الأمّ ربّتها وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشّاء يتطاولون في البنيان. قال: ثمّ انطلق فلبشتُ مليّاً، ثم قال لي: يا عمر أتدري من السّائل؟ قلت: الله ورسوله أعلم، قال: فإنّه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم»(۱).

### لماذا قال النَّبي ﷺ: هذا جبريل أتاكم يعلمكم أمر دينكم؟

هذه الأسئِلة الأربع الأساسية التي سألها جبريل عليه السَّلام وأجاب عنها النَّبي عَلَيْ كأنها هي المعالم الرَّئيسية للدّين (الإسلام، الإيان، الإحسان، السَّاعة وآماراتها)، فهذه الأسئلة تمثّل الفعّالية التي جاء لأجلها الدِّين، وكأنَّ تلك الثلاث وعشرين سنة في مفرداتها وتفاصيلها ترجع إلى هذه الأربعة، وقد نعبِّر عنها بالثّوابت والمتغيرات، ونقصد بالثوابت: الإسلام، والإيان، والإحسان، وهي متعلقة بمراتب الدِّين من الفِقه والعقائد والسُّلوك، وتتعلَّق بفعالية وكيان وحركة الإنسان، والمتغيرات، وعرض هذا الإنسان، والمتغيرات، وهي التي عبرِّ عنها بالأمارات، وعرض هذا



<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم»، (۸).



الحديث لأمارتين، وهذا محل تساؤل وتدبُّر وتعقُل.

من خلال هذا الحديث ندرك أن ثمّة وحدة شرعية لتلك المواضيع: أي أنَّ التَّلقي لهذه الأسئلة الأربعة مقترن، وثمة وحدة موضوعية أيضاً، أي أن سِياق الأسئِلة والزَّمن جاءت تشير إلى أنّ الأربعة متصلة، فلهاذا حصل عندنا فصل غير متعمد وغير مقصود بأن اشتغلت الأمة عبر المذاهب الفقهية على الإسلام، واشتغلت في المذاهب العقائِدية على خدمة مسألة الإيهان، وفي الطَّرائِق الرُّوحية على خدمة مسألة الإحسان؟

أعتقد لأن الأمة في مسيرة نشاطها وبرامجها وقرارها غير محتاجة لأن تخوض في تفاصيل المتغيرات وعلم السّاعة؛ لأنّها كانت في مأمن ولم تدخل بعد إلى مكمن الخطر فلم يكن ثمّة حاجة حقيقية للتناول العميق والهيكلي لهذا العِلم المتعلق بالمتغيرات، نعم كان العلاء عبر دواوين السُّنة وتفسير القرآن وحلقات العِلم يتناولون بعض شؤون هذا العِلم، وكان هناك صحابة وتابعين فقهاء في التّحولات، فبقي هذا العِلم متداول ومتناول بشكل جزئي ومفرَّق ومتناثِر عبر علماء ومؤلفات.

وقد كثرت في الزَّمن الأخير والذي نعبِّر عنه بالعصر الغثائي القضايا في مربَّع المعرفة ومربَّع النَّهضة التي تحتاج أن نبحث: هل ثمَّة خِطاب يمثِّل خزون احتياطي للأمة في وقت الطَّوارئ؟ وهل ثمَّة علامات في التَّحول أشار إليها النَّبي عَيَّةٌ لكي لا تنزلق أمَّته؟ وهل





ثمَّة مخارِج للسَّلامة؟ وهل يوجد علامات لهذه الطَّريق وأمارات لهذا المسار؟

قد جمع أستاذنا ومولانا الحبيب أبو بكر المشهور (۱) الاصطلاحات النبوية والتَّعبيرات المحمدية للأزمات التي تقع للأمة في مراحلها، مثلاً: قال رسول الله عَلَيْ: «هلكَةُ أُمَّتي على يَدَي غِلمةٍ »(۲)، وفي رواية: «إنَّ فساد أُمَّتي على يد أُغيلمةٍ سُفهاء من قريش»(۳)، هذا مصطلح، وممكن أن تسمى به مرحلة الأغيلمة المتصلة بإهلاك الأمة من داخلها، وهذه المصطلحات وغيرها جمعها شيخنا ورتبها ضمن باقات وخرج منها بخمسة علوم رئيسية تتناول فقه التَّحولات وهي:

- ١. فقه النّواقض والنّقائض ومضلات الفتن وأسباب الوقاية منها في الحكم والعلم والاقتصاد.
- ٢. فقه الإشارات والبشارات والنّاذارات وفقه الحصانات وشرف العدالة والسند.
- ٣. فقه مستجدًات العلوم النظرية والتطبيقية والثقافات وما يخص
  الإعجاز العلم والمعارف المتنوعة السَّلبية والإيجابية.

<sup>(</sup>۳) «صحیح ابن حبان»، (۲۷۱۳).



<sup>(</sup>١) قد ألَّف الحبيب أبو بكر العدني ابن علي المشهور حفظه الله في هذا العِلم أكثر من مئة وثمانين كتاباً مابين مخطوط ومطبوع، وقدَّم مجموعة من البرامج التَّلفزيونية وعشرات المحاضرات الفِكرية، وكانت له زيارات في مختلف أنحاء العالم، وقدَّم رسومات تشكيلية كي يشرح ويسِّط هذا العِلم.

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، (۷۰۵۸).

**~8**√8

- <del>-</del>8×8-
- فقه الأشراط الكونية والملاحم.
- ٥. فقه الربط الشرعي بين الديانة والتاريخ(١١).

وعندنا تجربة في معهد المعارِج والحوراء وبعض الدُّول التي زرناها وعقدنا فيها دورات بفقه التَّحولات؛ لكي نولِّد إطاراً منهجياً ومسلكاً مرجعياً عند مجموعة من الشَّباب والبنات فنسميهم: فقهاء التَّحول في الزَّمن المعاصِر. وبذلك ننتقل من القِراءة العابرة والملتقطة لبعض الأفكار والمسائِل إلى أن نصبح أصحاب منهجية متصلة بالوحي في النَّظر في الوقائِع والمتوقَّع.

لقد ترتبت هذه المصطلحات والمفاهيم ضِمن هذه العلوم الخمسة، وقد هيكلها شيخنا وفرّعها وأصّلها وبرمجها واستَدلّ عليها، فقام بعملية التّأصيل المنهجي وضرب الأمثلة التّطبيقية عبر كتابات متنوعة لمسائِل فقه التّحولات، فأصبح عندنا أشبه بالكيان المعرفي المستقِل الواضِح والحقل النّوعي الذي يمكن أن نتدارسه ونقف على أطرافه وحدوده وغاياته، والعلاء التّقليدين لهم تعريفات للعلوم، مثلاً الإبستمولوجيا) لها ترجمتين: ترجمة إنجليزية: معناها نظرية المعرفة، وترجمة فرنسية: معناها فلسفة العِلم، والمتعاطي مع أي علم أو كيان معرفي يتتبع مساره التّاريخي وحركته وفعاليته وأدواره وأطواره ويضع ميناريوهات لمسار هذا العلم، فأين سيوصلنا وما الغرض منه وإلى ماذا سيؤدي؟

<sup>(</sup>١) «النبذة الصغرى»، للحبيب أبي بكر العدني ابن على المشهور.



نجد أنَ ما يقع في هذا الواقع بكل تفاصِيله وتناقضاته ليس بمستجد على أحاديث النُّبوة، وقد ذكر فيه النَّبي عليه الصَّلاة والسَّلام علامات وأمارات وأشراط وشؤون متنوعة من أمور السَّاعة بل وأوجد معها حلولاً لقضايا كثيرة.

قد وصّف النّبي عليه المواحِل أدق وأعمق، حينها سمّى النّبي عليه الصّلاة والسّلام النّبي عليه المراحِل أدق وأعمق، حينها سمّى النّبي عليه الصّلاة والسّلام بعض المراحِل بفتنة الأحلاس، والأحلاس مفردها الحِلس وهو الثّوب النّاعِم، أو الأمر المتصل بصدر الإنسان(۱۱)، وكأن النّبي عليه الصّلاة والسّلام يشير إلى فتنة فيها نوع من التّسلل إلى مواقِع القرار ومواقع السّقف والمواقِع العليا في البيت الإسلامي وجسد الأمة المسلمة أو إنها فتن تعمل بأسلوب ناعِم، وهذا الأسلوب النّاعِم فيه نوع من الاستدراج وقد يكون فيه نوع من المكر والخديعة، هذا يجعلنا ننظر في فتنة الأحلاس (۲) وليس هو حِلس واحد وإنها أحلاس، والجمع يدل فتنة الأحلاس (۲) وليس هو حِلس واحد وإنها أحلاس، والجمع يدل غيها تسبهم فيه من أزمة في بيت الأمة المسلمة.

ووصف النّبي عَلَيْ بعض المراحِل المشكِلة بالتوسيد والإسناد فقال: «...إذا ضُيِّعت الأمانة فانتظر السَّاعة قال: وما تضيع الأمانة ؟

<sup>(</sup>٢) عن عمير بن هانئ قال: «سمعت عبدالله بن عمر، يقول: كنا قعوداً عند رسول الله على مذكر الفتن فأكثر في ذكرها حتى ذكر فتنة الأحلاس، فقال قائل: يا رسول الله وما فتنة الأحلاس، فقال قائل. يا رسول الله وما فتنة الأحلاس؟ قال: هي هرب وحرب»، «سنن أبو داود»، (٢٤٢٤).



<sup>(</sup>١) انظر: «معالم السُّنن»، للخطّابي، (٤/ ٣٣٦).

قال: إذا وسلّ دَ الأمر إلى غير أهله »(۱)، وفي رواية: (إذا أسند الأمر إلى غير أهله »(۲)، وفي رواية: (إذا أسند الأمر إلى غير أهله »(۲)، إذن لدينا قاموس نبوي في فقه التَّحولات، لأن النَّبي قيد سمَّى ووصَّف، فنحن أمام مفردات قد تتجاوز في معجميتها وبنيتها وتركيبها الخمسمئة أو الستمئة.

وأخبر النّبي عليه المقده عن مشكلات تواجه الأمة، خصوصاً أنّنا الآن في ظل أزمة الكورونا، والنّبي عليه الصّلاة والسّلام قال: «بادروا بالأعال سبعاً»، أي: هناك سبع مشكلات ستواجهكم بادروا أمامها بأعال تواجهها وتناسبها، «بادروا بالأعال سبعاً، هل تنظرون إلاّ إلى فقر منس، أو غنى مطغ، أو مرض مفسد، أو هرم مفند، أو موت مجهز، أو الدّجال فشر غائب ينتظر، أو السّاعة فالساعة أدهى وأمر» (أ)، انظروا إلى مصطلح المرض المفسِد، نحن اليوم أمام فيروس قد التقط مخبرياً منذ أشهر قريبة، هذا الفيروس مطور عن سلسلة من فيروسات لها نوع من الارتباط وقد ساهم اليوم هذا في إفساد للاقتصاد ولمنظومة الاجتهاع وتجارة النّاس وصحة الخلق، هل يمكن للمرض أن يكون مفسداً؟ هذا ما نراه اليوم، وكذلك الموت المجهز والهرم المفنّد.

علينا مع الأزمة المعاصِرة أن نخفَّف من الكهاليات، قد رأينا الآن حاجات النَّاس عبر مبادرات معهد المعارج ووجدنا بيوتاً بلا



<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، (٥٩).

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، (٦٤٩٦).

<sup>(</sup>۳) «سنن الترمذي»، (۲۳۰٦).

أفران فأصبحنا نطه ولهم الطعام، هناك إشكاليات عند البعض في تأمين الأمور الأساسية، فإذا ما استعدّ الإنسان عبر الاكتفاء الذّاتي أو عبر خويصة العشيرة أو أهل الجيرة والعمارة والحي والمنطقة لنحيي مبدأ (أرضنا عرضنا)، فمن المؤسف أن الإنسان اليوم أصبح مستهلكاً وليس منتجاً، لكن سيدنا النّبي عليه الصّلاة والسّلام لمّا خاطب أهل المدينة قال لهم: «ألم تكونوا عالة فأغناكم الله بي »(۱)، قد أخرجهم من الاستهلاك إلى الإنتاج، كيف سنصبح اليوم منتجين صحّياً ومعرفياً وثقافياً؟

حيث أشارت الأحاديث إلى مشكلة اقتصادية تترتب على مرحلة الصَّيلم، فكيف سنسهم بالحل كأطباء ومهندسين وصيادلة وأصحاب خرف وأصحاب نظر؟

علينا في مجال الاكتفاء الذَّاتي خصوصاً:

- الشّباب من ذكور وإناث للاهتمام بالمشروعات الإنتاجية الصّغيرة.
- 7. اعتباد مبدأ الاكتفاء الذَّاتي على صعيد الأسرة والمؤسّسة والمجتمع والبلد والأمة الواحِدة، فيمكننا الاستغناء عن الكثير من الكهاليات، وعلينا أن نعيد النَّظر في نمط الحياة الذي كنا نعيشه لنعيد ترتيبه.

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، (۱۳۹) (۱۰۲۱).



- ٣. تأكيد أهمية الحرف والاختصاصات في رعاية المسؤولية النبوية في وقائع المرحلة الحالية بأن نحول هذه المقترحات والأفكار إلى خطّة عمل مرقومة بالأفق الزَّمني وآليات التَّنفيذ ووجهاتها، وصِياغة وثيقة لإدارة هذا المشروع بها يكفل تحقيق نتائجه في الشَّرائيح المختلفة.
- ٤. لابد لنا من التَّرقي الفكري، وكل بلد بحسب طبيعته في تجوله وأوقاته وميقاته، لكن يوجد شعور عام في كافة البلدان بأن هذه الجائِحة قد أثَّرت على الواقع، فبهاذا خرجْت في فترة الحجر من ناحية الذِّكر والارتباط بالسُّنن، وعلى مستوى البيت ومع الأولاد، وعلى مستوى القراءة للكتب؟

يقول السّادة الصُّوفية: «المجتَهد لا يدرك»، بمعنى أن الإنسان دائِم التَّجدد والتَّرقي، وهذه الأوقات فيها نوع من الحِصار، فالمطارات مغلقة، وقد تراجعت الفعاليات الاقتصادية والاجتاعية، وهذا يولِّد ويوجد للإنسان أبواباً أوسع، وهذه فرصة لجرد دفاترنا وتجديد عناويننا، وأعجبني بعض الشَّباب والبنات الذين عادوا إلى ذكرياتهم الأولى، فمنهم من لديه مشاريع قديمة قد عاد ليعمل بها، من الجميل أن نخرج بأفكار ومنتجات ومخرجات، ففقه التَّحولات يدعونا إلى إنقاذ ما يمكن إنقاذه، كيف سيكون شكل العالم ما بعد الكورونا؟ لا شك أن موازين كثيرة فيه ستختلف، هناك دول سترتفع ودول ستنحدر، وأناس سيصبحون أغنياء وآخرين فقراء، وهذه هي طبيعة الحياة





ودورتها، في الهو دورنا وما هو واقعنا؟

أولاً: لابدلنا من أن نحافظ على الثّوابت الشَّرعية، فها هو نصيبنا من فرض العين وإدراكنا لأصول العلم في الدِّين؟ هل لدي ورد دائِم أحافظ عليه؟ وهل للورد وارد، وهل له ثمرات؟ ثم دعوياً ما هو موقعي ودوري؟ وما الذي أُؤديه في بيتي وأسرتي ومجتمعي ومحيطي؟ من الناس من تعطّلت عليه بعض وظائِفه فانهار واكتئب، ومن الخطأ أن نتعامل مع التَّحديات بهذه الطريقة.

قم وانفض الغبار، فالقهوة حلاوتها في مرارتها، ولنصنع وإياكم من اللَّيمون الحامض شراباً حلواً ف «الظُّروف تكيِّفنا ولا تتلفنا»، هذه القاعدة قالها في أحد أساتذي، فأخذتها قاعدة في في قواعد العمل في الحياة والدَّعوة إلى الله، مثلاً: إذا صُبَّ لنا الماء في كوب شربنا، ولو سكبوه في قدح أو آنية كبيرة شربنا أيضاً، وهكذا يشرب المرء بحسب الأواني مها تتعددت وتنوعت.

ثانياً: يجب أن نخفً ف من حدة التوتُّر على مستوى المتغيرات، فيجب أن يكون دورنا هو تأمين المجتمع والبحث عن بدائل الاكتفاء النَّاق والتَّنمية المستدامة، وفي المنهج النَّوي أمثِلة كثيرة لهذا، نبدأ بأسرِنا ومحيطنا ويبدأ كل واحد من حيّه ووجهته، ولابد من توجيه الشَّباب والبنات بأن يخرجوا من حالة الفراغ، لنستصلح أراضينا ونعمل في الممكن ونأخد فرصتنا في الثَّروة الحيوانية والنَّباتية والصِّناعات التَّحويلية القائِمة عليها، فيشتغل المرء بحسب المتاح والله يبارك.

وإن الله يؤيد الله يعمل الله فعلينا أن نعمل في تخفيف حميدة التوتر ليخرج النّاس من الذُّعر والفوضى الذي هم فيه، والعمل على رفع الرُّوح المعنوية بأن نقوى ونطمئن لوعد الله سبحانه وتعالى، ونحن في بلاد خير مرتبط بالدين والنُّبوة، وهذا كله يخف من الأزمات، قال تعالى: ﴿وَمَن يَتَقِ ٱلله يَجْعَل لَهُ مُحْرَجًا \* وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا





## الظروف تكيِّفنا ولاتتلـِفنا (١)

# في واقع النُّبوَّة والرِّسالة

ما هو تأصيل التكيُّف في الكتاب والسُّنة وفقه التَّحولات وعلم الساعة؟ وما هي آفاق هذا التكيُّف الذي ننشده في المرحلة المعاصرة؟

يعيش العالم اليوم قصة وأزمة وتَحدً واحد، لكن هناك تفاوت وتنوَّع في التعاطي والتعامل مع هذه الأزمة، فأهل مشهد الإيان ونوره مختلفين في شهود هذه الأزمة والتعامل مع هذه الظُّروف.

إنَّ مسألة التكيُّف ليست وافدة ولا طارئة على فكرنا الإسلاميّ، وإنَّ طلبة العلم ممن يجثو الركب لدى العلماء يعرفون منهجية الإسناد، وهي المدرسة الأصيلة في التَّنقِّي والتلقِّي، فمن العلوم التي يدرسونها (علوم المقدِّمات) أو (علوم الآلات)، ومنها علوم (المقاصد أو الغايات)، وهي من العلوم المرتبطة بالعلوم العقلية، لأنَّ من العلوم المعقول والمنقول، وأذكر حينها أكرمني الحبيب زين بن سميط بالإجازة قال لي: «أجزتك بالمعقول والمنقول»، فهناك علوم عقليَّة وعلوم نقليَّة، والعلوم النَّقلية هي ما اتَّصلت بالآثار والنُّقول والنِّسبة إلى الكتاب والسُّنة، أمّا العلوم العقليَّة ففيها تأسيس نظري وتأصيل منطقى وبنية

<sup>(</sup>١) أصل هذه المادة هو لقاء تفاعلي أثناء جائحة الكورونا عبر البثّ المباشر في صفحة معهد المعارج للدراسات الشرعية على الفيسبوك، في رمضان بتاريخ ١/ ٥/ ٢٠٢٠م.



كلاميَّة، ومن العلوم العقليَّة في البيت الإسلاميِّ علم يسمى بـ (علم السمقولات)، وهو علم عابر للحضارات والشُّعوب لأنَّه متعلِّق ببنية الأفكار ونظامها في تعاطي العقل السَّوي المستقيم السَّليم مع المعطيات المتنوِّعة في عالم المحسوسات والمتخيِّلات والعوالم المتعدِّدة التي لا يزال يجري الفكر بأنواعه المختلفة من توليفة الإنسانيَّة في عوالمها، وهناك مقولات عشر معروفة، ومن هذه المقولات مقولة تسمى بـ (مقولة الكيف)، وليس هذا موضوعنا، لكن البعض استشكل مع التَّرويج لهذه السَّلسلة والكلام في هذا المفهوم أن هل موضوع التكيُّف موضوع متعلِّق بعالم النَّبات أم عالم الحيوان أم بالمناخ والمزاج العام؟

إنَّ هذا الموضوع متعلِّق بكيفيَّة تتعلَّق بجوانب مختلفة في حياة الكائنات، نتكلم عن التكيُّف بمعنى الملائمة والموافقة والانسجام والتعايش في مراتب متنوِّعة ومتعدِّدة في حياة هذا العنصر الإنسانيّ الوافد إلى هذا الكون، ومدخل الكلام عن التكيُّف من القرآن والسُّنة هو النَّظر في حياة الأنبياء والرُّسل، والله عزَّ وجل يقول ﴿اللهُ أَعَلَمُ حَيثُ رَسَالَتَهُ وَ اللهُ عَلَى إلا الله عَلَى الله عَلَى ومواهبه والله تعالى اختار النَّبي عَلَيْ بصورته ولغته وأبجديَّته وإمكانياته ومواهبه واستعداداته وجعله لهؤ لاء القوم.

بل الذي يقرأ في علم الاجتماع البشري ويحاول أن يربط بين الدِّيانة والتَّاريخ يجد أنَّ حركة النُّبوة وفعاليّتها على وجه الأرض قد

<sup>(</sup>١) انظر: «حجة القراءات»، لأبي زرعة ابن زنجلة، (ص ٢٧٠).



تساوقت مع مزاج الاجتهاع البشري، فحينها كان العالم أسرة كانت رسالة سيدنا آدم أسريَّة، فكان خليفة في أهله وأولادهم ويناتهم، ثم اتَّسع العالم إلى القبيلة فكانت دعوة ونبوَّة سيِّدنا هود وصالح في أقوامهم أشبه بالعشائريَّة، بحسب رابطة التآخي المباشر والدَّم الموصول، ثم اتَّسعت حركة البشريَّة في العالم فاتَّسعت فيها النَّبوات، ونجد هذا في عهد نبيّ الله إبراهيم عليه السَّلام أبا الأنبياء، قال تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ [النحل: ١٢٠]، ومرحلته تشبه ما نسميه في الفيزيا بـ (المنشور)، تجمَّعت فيها المراحل السَّابقة وتصفَّت وتجوهرت وخرجت من جديد في أطوار أُخرى، وقد توجّه سيّدنا إبراهيم في دعواته: ﴿ وَٱجْعَل لِّي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴾ [الشعراء: ٨٤]، فبقيت النَّبوة مستمرَّة في عقبه وأولاده، وكانت كلِّ النُّبوات من بعده في أولاده واختُلِف فقط في يونس بن متَّى إن كان من نسله أم لا، وانداحت الأرض وتداخلت الدِّماء في زمانه فبدأت تتَّسع دعوته، وهكذا جاءت النُّبوة على أطوار تناسب الاجتماع البشريّ، ومنذ ذلك الوقت أخذت النُّبوة شكل العمل المؤسَّسي، فوضِع بيت المقدس ووُضِع البيت الحرام ولها في الأمَّة أطوار وأدوار.

وقد أبان الله عزّ وجلّ في القرآن بأنَّ النَّبي يُرسل بلسان قومه، قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ عِلَيُبَيِّكَ لَمُمُ ﴾ [إبراهيم: ٤]، ولسان قومه هنا لها عدَّة معاني:

المعنى الأوَّل: هو اللِّسان الحسِّي من الأبجديَّة واللُّغة والثقافة.





المعنى الثّاني: نمطهم وطبيعة أسلوب حياتهم والمزاج الذي يعيشون عليه.

لـذا قـال العلـاء: إنَّ معجـزات الأنبياء في كلِّ طـور وزمـن قـد ناسبت طبيعة القوم الَّذين ظهر وبُعِث فيهم هذا النَّبي، فحينها كان الطبُّ سائداً وكانت هناك مدارس في التّداوي وأساليب ونظريّات في العلاج في زمن روح الله وكلمته أبرَزَ الله سيِّدنا عيسي في مظهر من مظاهر الرَّوحانية وخرق العادة في الطِّب، كإبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى بإذن الله، وفي زمن سيّدنا موسى قد شاعت أنهاط من السِّحر وأساليب من عمل السِّيمياء والكيمياء وتوليفات متنوِّعة من استظهار الغيب الصِّناعي فبرز سيّدنا موسى في ذلك المشهد الكبير ونودي السَّحرة وأُخضِعوا للحقِّ وجلاله في الآية التي كانت مع سيِّدنا موسى، وفي العهد الأخير في زمن الُّنبي عِينَ قد برع الناس في اللُّغة والبلاغة والفصاحة والبيان، وقد عرف أبناء شبه الجزيرة العربية الأسواق الأدبية والاقتصادية فكانوا يتناشدون الشِّعر ويوثِّقون الأيام واللَّيالي عبر القصائد والمعلَّقات التي عُدَّت وعاء يحمل ثقافة ولَغة وأفِّق ومزاج وخيال ومخيال هذه الحضارات والشُّعوب والقبائل التي ظهرت في تلك المرحلة من عمر الزمن، فنزل القرآن باللِّسان الـذي عَجز عن مجاراته فحول الشُّعراء وأرباب البيان، فعن الحسن، قال: «أنزل الله عز وجل مائة وأربعة كتب من السَّاء أودع علومها أربعة منها: التوراة والإنجيل والزَّبور والفرقان، ثم أودع علوم التوراة والإنجيل والزبور والفرقان، ثم أودع علوم القرآن المفصّل، ثم أودع



علوم المفصَّل فاتحة الكتاب فمن علم تفسيرها كان كمن علم تفسير جميع كتب الله المنزلة»(١)

فكان آخرها والمهيمن عليها هو القرآن الكريم، والذي يتأمَّل منًا ومنكم يجد أن بداية الرِّسالات كانت صُحُفاً، ولك أن تتأمَّل هذه الصحيفة ممَّ تتكوَّن؟ وهل بداية الصُّحف في العالم كانت أحرف كالأحرف المقطَّعات عندنا؟

نرى أنَّ الأبجديّة قد أخذت مسارات ومسافات ثمَّ تحولت إلى كُتُب، نجد الزَّبور مزامير، والتوراة أسفار، والإنجيل إصحاحات، وهكذا الرَّسائل والتَّعاليم الإلهية التي نزلت في غابر الزَّمان كانت تراعي فكر واستعداد وإمكانيَّة البشريَّة، وهذا كلّه من التكيُّف الذي نتكلَّم عنه، فالعقيدة واحدة والنبوَّة مصدرها واحد والدعوة النبويَّة واحدة عبر سلاسل الأنبياء على تعدادهم (٢)، فمسلكهم ومقصدهم ومسارهم ومنهجهم واحد، لكن وقع التعدُّد والتنوُّع والتاثل الأكبر في ظهور الشُّرائع واللُّغات، فالأنبياء العرب عددهم أربعة، فبأي لغات وأبجديات ظهر سائر الأنبياء؟

<sup>(</sup>٢) عن أبي ذر، قال: «دخلت على رسول الله على وهو في المسجد، فذكر الحديث، إلى أن قال: فقلت: يا رسول الله كم النبيون؟ قال: مائة ألف نبي وأربعة وعشرون ألف نبي، قلت: كم المرسلون منهم؟ قال: ثلاثهائة وثلاثة عشر»، «الشّنن الكبرى»، للبيهقي، (١٧٧١).



<sup>(</sup>۱) «شعب الإيمان»، (۲۱۵۵)، وقال على: «نزلت صحف إبراهيم أول ليلة من رمضان، وأنزلت التّوراة لستٌ مضين من رمضان، وأنزل الإنجيل لشلاث عشرة خلت من رمضان، وأنزل الزّبور لثمان عشرة خلت من رمضان، والقرآن لأربع وعشرين خلت من رمضان، والقرآن لأربع وعشرين خلت من رمضان»، «السنن الكبرى»، للبيهقي، (١٨٦٤٩). فشهر رمضان هو وعاء الرّسالات السّاوية.

لقد كان من الأنبياء السِّرياني والآرامي والعبراني والكلداني، لغات متنوِّعة ومتعدِّدة أبرزها الله على ألسنة هؤلاء الأنبياء، ومعجزات مختلفة أبرزها الله على أيديهم، فمنهم من أقامه الله في مقام الملك مثل سيّدنا سليهان اللذي قال: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَّا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِّنْ بَعْدِيُّ إِنِّكَ أَنَّ أَلُوهًا بُ ﴾ [ص: ٣٥]، فكان نبى ملك، وسيّدنا داود بدأ جندياً في صفّ، ومن الأنبياء النَّجار والحدَّاد والخيَّاط، فلم يكن الأنبياء على حالة أو شكل أو أسلوب واحد، حتى فيها أفاض الله لهم من علوم وفهوم، فنجد سيدنا إبراهيم يقول: ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي ٱلنَّبُومِ \* فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ﴾ [الصافات: ٧٨]، لديه علم مرتبط بالفلك وهيئة السَّماء، وسيّدنا إدريس الملقب بـ (أخنوخ)، قال عنه عليه الله عنه الأنبياء يخط»(١)، وهذا إشارة إلى علم الرمل(٢)، وكان لسيّدنا داود همَّة في الحديد، فقد جعل الله الحديد في يده كالشَّمع في أيدينا، ينهاع بأسهاء الله عزَّ وجلَّ، وقد عمل أوَّل لباس عسكريّ في التاريخ، ﴿وَعَلَّمْنَكُ صَنْعَكَةُ لَبُوسِ لَّكُمْ لِنُحْصِنَكُم مِّنْ بَأْسِكُمْ ﴾ [الأنبياء: ٨٠]، ونجد سليمان الذي ورث علم داود قد فتح الله له في النُّحاس ﴿ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾ [سبأ: ١٢]، وهكذا نجد في جُهد وعلم وفهم ومُدرَك ومسير الأنبياء حالة من التنوُّع والتعدَّد والاختلاف الذي ولَّد عندنا مفهوم التكيُّف.

إنَّنا وإن كنَّا على عقيدة ومسلك ومنهج واحد وندين ونتعبَّد ونقصد إلهاً واحداً إلاّ أنَّ التنوُّع يشري هذا المسار، فهذا التعدُّد والتنوُّع

<sup>(</sup>٢) انظر: «معالم السُّنن»، (٤/ ٢٣٢).



<sup>(</sup>۱) "صحيح مسلم"، (۳۳) (۵۳۷).

يُفضي إلى مسألة التكيُّف، بمعنى: أنّ كل نبيّ قد قام في زمانه وتمثّل وجه النُّبوة وحالة الرّسالة وكان عنده من الاستعدادات والإمكانات أن يتنوَّع الخطاب والمظهر والحالة والمقام كها تنوَّعت أصولهم وجغرافيتهم وألوانهم وأكوانهم عليهم أفضل الصّلاة والسّلام، وبالتالي إذا أردنا أن نقرأ مسألة التكيُّف في بُعدها وعُمقها القرآني فأوَّل ما نشهدها وننشدها نجدها في حياة الأنبياء والرسل من كمَّلهم الله واصطفاهم وجعلهم أعيان العالم ومظاهر الاقتداء والمتابعة في هذا الوجود والعالم على تنوُّع أعالهم ورسالاتهم ومعجزاتهم وأطوارهم وأطروحاتهم وفعاليّاتهم في شهود مسألة التكيُّف.

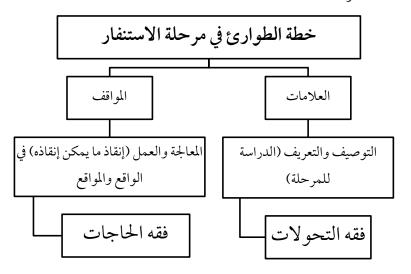
يتساءل البعض عن أصل عبارة: «الظُّروف تكيِّفنا ولا تتلِفنا»، وتطبيقات هذا المفهوم في الكتاب والسُّنة وعلاقته بفقه التحوُّلات وهل هو من علم السَّاعة؟ وكيف لنا أن نبني بجوار هذا التأسيس واقع عمل؟

نحنُ نحاول أن نؤصًل بُعدَين: بُعد التأصيل الفكري والأصول الشَّرعية فيها يتعلق بفقه التحوُّلات والعلامات، وبُعد المواقف المطلوبة الآن في هذا الظَّرف الرَّاهن والمرحلة المعاصرة من عمر الزمن، ومدى الأزمة الموجودة في الواقع المعاصر والتّي تحتاج إلى عمل ومبادرة، فجمعنا بين التَّاسيس النَّظري عبر التَّوصيف في فقه التحوُّلات، وعبر المعالجة في فقه الحاجات، والَّذي نحاول أن نؤكِّد عليه هو أن نتكلَّم المعالجة في فقه الحاجات، والَّذي نحاول أن نؤكِّد عليه هو أن نتكلَّم





عن فقه التحوُّلات فيما يتعلَّق بتوصيف الأزمة والظرف الرَّاهن ضمن أي سياق ولحاق، ثمَّ المواقف الشَّرعية المطلوبة وتفعيل هذه المواقف والعلامات، وهذا جدول توضيحي في منهجية التعامل بمرحلة الاستنفار:



وفي رسالتي: «القول الميسور في مناصحة وُلاة الأمور»، من كتاب مقالات في فقه التحوُّلات تكلّمتُ عن فقه السِّياسة الشَّرعية شبه المعطَّل اليوم، وثمَّة إشكاليَّات ذكرتها في الرِّسالة ممكن أن تراجع (۱)، لكن نحتاج في مرحلتنا المعاصرة من ابتداء عصر الغثاء، منذ مرحلة الاستظهار والاستكبار والاستعار إلى يومنا هذا في مرحلة الاستنفار من واقع فقه التحولات (۲)، إلى بناء خطَّة طوارئ.

<sup>(</sup>٢) يُقسَّم العصر الغثائي في توصيف الحبيب أبو بكر العدني ابن علي المشهور حفظه الله إلى عدَّة مراحل، وهي: مرحلة الأحلاس أو الاستظهار، ثمَّ مرحلة السَّراء أو الاستعار،



<sup>(</sup>١) انظر: «مقالات في فقه التحو لات»، للمؤلف، ص١٠١.

فعلم السياسة الشَّرعية هو علم مؤصَّل له قواعد وكليّات وله تراث في أمّتنا وتاريخنا، لكن في أزمة عهد الغثاء نجد إشكاليّة في الاستنباط من حركة هذا الفقه، فاقترحنا قيام خطة طوارئ مبنية على ما يسمّى بـ «العلامات والمواقف»، فمن ضمن علم السّاعة ما يتعلق بملاحظة العلامات والمواقف في فقه التحولات، ماذا نقصد بالعلامات والمواقف، في فقه التحولات، ماذا نقصد بالعلامات والمواقف، في فقه التحولات، مأذا رأيت شُحًا مطاعاً، وهوى متّبعاً، ودنيا مؤثرة، وإعجاب كلّ ذي رأي برأيه، ورأيت أمراً لا يدان لك به، فعليك خويصة نفسك، ودع أمر العوام...» (۱).

فمعنى «حتى إذا رأيت شحاً مطاعاً»؛ أي: أصبح الشَّح سيّد المواقف «وهوى متبعاً»؛ أي: تلاحظ في ما يرد ويصدر من المدخلات والمخرجات في المرحلة المعاصرة أنّ المسؤول فيها يتَّبع هواه ولا يعمل ضمن وظيفة وغاية وقواعد ومرجعية ومنهجية، «ودنيا مؤثرة»؛ غلب إيثار الدُّنيا على الآخرة «وإعجاب كل ذي رأي برأيه»؛ لا يوجد مرجعية لأهل الذِّكر والبصيرة والنور، وقد أصبحت النَّاس تتخبَّط في أهواء وإعجابات، وكل واحد منهم مسروراً بفكرته وأطروحته.

فإذا اجتمعت هذه العلامات الأربع وبدأت مظاهرها لابدأن يكون لك أيها المؤمن ثلاث مواقف، وهم:

<sup>(</sup>۱) «سنن ابن ماجه»، (۲۰ ٤).



ثم مرحلة الدهيماء أو الاستهتار، ثم مرحلة الفتنة الرابعة أو الاستثمار، ثم مرحلة الصيلمة أو الاستنفار»، «الأسس والمنطلقات»، (ص٢٠٨) وما بعدها.

أولاً: «دع عنك أمر العامة»؛ لا دخل ولا شأن لك في الأمر العام، لأنه أصبح مسيَّساً مدخولاً غير منتجاً، وأصبح ساحة للأهواء والإعجاب بالآراء.

ثانياً: «اعتزل الفرق كلها»(۱)؛ ابتعدعن الأحزاب والكيانات والحركات، فلا تكن في حركة أضداد ولا صراع جائر أو أمر دائر، ما الحل؟

ثالثاً: «عليك بخويصة نفسك»؛ باشر بالعمل المنتج المضمون في مساحتك الخاصة، إن كنت تستطيع أن تنتج في أولادك وبناتك فهذه خويصتك، أو تستطيع أن تنتج في عشيرتك أو قومك أو أهلك والمحسوبين عليك فهذه خويصتك، أو استطعت أن تنتج في أهل الارتباط والانضباط بمرجعيّتك فهذه خويصتك، أو استطعت أن توقي دائرة تؤثّر في شعب أو إقليم أو جهة فهذه خويصتك، تتسع أو تضيق دائرة الخويصة بحسب موقعك ووظيفتك، فالعمل يكون ضمن الخويصة والحفاظ عليها وبناءها وترميمها وإشاعة الثوابت فيها والعمل على تخفيف حدّة التوتُر وتأمين المجتمع عبر الخويصة.

هذا مثال ضربته على المنهجيَّة التي تناولناها في معنى تفعيل خطَّة للأزمات والإشكاليات في عهد وعصر الغثاء، خصوصاً أنّنا في الشِّق الثَّالث من مرحلة الاستنفار، فمنهجيَّة العلامات والمواقف هي خطَّة الطَّوارئ في عهد الغثاء أمام أزمات الظَّرف الرَّاهن والواقع

<sup>(</sup>۱) انظر: «صحيح البخاري»، (٣٦٠٦).



المتحوِّل، نحاول أن نؤصِّل هذا الكلام، ومع هذا التأصيل لا بدّ أن يجتهد أرباب الأعلام وأصحاب الخدمة من قيادات علميَّة وفكريَّة وروحيَّة كيف يُترجَم إلى واقع عمل وخطَّة إنقاذ؛ إنقاذ ما يمكن إنقاذه لأجل أن نعبرُ بسلام وأمان من مرحلة الاستنفار إلى مرحلة الاستقرار.

نواصل التأصيل في مسألة التكيُّف في عهد ومرحلة النَّبي عَلَيْ، ويلحظ القارئ في سيرته عَلَيْ التَّحول الكبير في مشروع النَّبوة وعملها بين مكَّة والمدينة، فقد اختلف مماراسته الدَّعوية بعد الهجرة، حيث لم يقدِّم النَّبي عَلَيْ في مكَّة مشروع عمل، وإنَّها كان يبثُّ حقائق التَّوحيد، وكان يتعامل مع العوائق التي تعترضُه بحال العبوديّة المحضة الخالصة.

إنَّ البناء والمارسة في عهد المدينة قد أخذت أشكالاً متنوِّعة، وقد اجتمعنا مرة نحن ومجموعة من إخواننا الشباب في رحلة دعوية قبل ثلاث سنوات إلى أندونيسا، ثم التقينا نحن وعدداً من العلاء في ملتقى في طوبان، اجتمع فيه علاء من الأردن وعلاء من أندويسيا، فطرحنا موضوعاً اسمه: «الحلول النبوية للمشكلات العالمية»، وبدأنا نبحث في المشكلات التي تعامل معها النبي على بشكل مباشر ووضع لها حلولاً، فوجدنا أكثر من أربعين مشكلة قد ساهم النبي على في حلها، وحينا عدنا من رحلتنا عقدنا سلسلة مجالسات واستدعينا بعض علمائنا في الإفتاء، منهم قاضي القضاة، والدُّعاة المباركين من أساتذة المعهد، ووزَّعنا بينهم بالتَّناصف الكلام في كلّ أمسية، ثمّ كانت دروس



السيرة يوم الثلاثاء في الحلول النّبوية للمشكلات العالميّة، وصدرت بعض الأدبيات في هذا الإطار، كمطوية الحلول النبوية للمشكلة الاقتصادية، وكذلك وجدنا حلاً نبوياً لمشكلة في المفاهيم، وحلاً نبوياً لمشكلة النّفسية التي تعتري بعض النّاس، وحلاً نبوياً لمشكلة النّقد اللاّجئين التي لا تزال تهدّد العالم، وهناك حلاً نبوياً لمشكلة النّقد كالتورُّق والمديونية، وكيف ينقل الله المجتمعات المستهكلة إلى الإنتاج، فقد كان أهل المدينة مزارعين، وقد عبث بهم اليهود عبر المديونيّة وتأجيج الخلافات والمشكلات، فقدم لهم النّبي الله مسروعاً لا يخطر على البال، ونقلهم إلى مستوى رفيع، فأصبح لهم مركزاً تجارياً على مستوى شبه الجزيرة العربيّة (۱)، ونرى كيف أسّس النّبي السوق مستوى شبه الجزيرة العربيّة (۱)، ونرى كيف أسّس النّبي السوق عبر رؤية نبوية ثاقبة ومنهج رسالي متقدم.

وفي نفس الوقت نجد أن البيئة والمزاج بين مكة والمدينة ختلف ومتنوع، وقد كنت في دورة من الدورات في المدينة مع مجموعة من الباحثين في الآثار والمختصين بمشاهد النُّبوة، جلست وإياهم ثلاثة ليالٍ متصلة تكلمنا في بعضها عن مفارقات المرحلة المدنيّة والمكيّة من حيث طبيعة التكوين ووجدنا مفارقات عدة، مشلاً:

١. كان في مكّة نوع من التشدُّد الديني، وفيها عدة مذاهب شعائريّة

<sup>(</sup>١) كتبت كتاباً سيصدر قريباً بمشيئة الله يتعلق بالمرحلة المكيّة ومدارستها ومتابعتها ثم العهد المدني وملاحظته ومتابعته، وأنجزت رسالة أخرى موسَّعة تتعلَّق بمنهج النبي ﷺ في بناء المجتمع المدني.



وهي: الحمس، والطلس والحلة (١)، ووجدت في القرآن في آيات الحج آيات تتناول بعض مظاهر تلك المذاهب، قال تعالى: ﴿وَلَيْسَ الْمِرُ بِأَن تَأْتُوا اللَّهُ يُوتَ مِن ظُهُورِهِ وَلَكِنَ الْمِرْ مَنِ اتَّقَلَ وَأَتُوا اللَّهُ يُوتَ مِن ظُهُورِها وَلَكِنَ الْمِرْ مَنِ اتَّقَلَ وَأَتُوا اللّه يُوتِ مِن ظُهُورِها وَلَكِنَ الْمِرْ مَنِ اتَّقَلَ وَأَتُوا اللّه يُوتِ مِن ظُهُورِها وَلَكِنَ الْمِر مَن اتَّقَلَ وَاللّه عليها هم هذه المناهج به الإسلام، فنجد أن مكة الغالب عليها هم الأحمسيين، وهو مذهب متشدّد، بينها مجتمع المدينة كان أقل تشدّداً وأكثر تقبُّلاً للتنوُّع الديني، لأن فيه نسبة كبيرة من اليهود، من شلاث قبائل كبيرة ترجع إلى عشرين بطن (١)، حتى وثنيّة المدينة فيها تساهل أكثر من وثنيّة أهل مكّة وهذا له أسباباً كثيرة، وهذه مفارقة واجهها النّبي عليه، التشدُّد الذي كان في مكة والّذي أثر على الدَّعوة الإسلاميّة، والانفتاح والتعايش الموجود في المدينة.

٢. ثم إنّ المجتمع المكّي من حيث العمارة والبنية العقارية والنّمط البنائي نجده وادياً ضمن سلسلة جبال في قلبه الكعبة وحوله تقسيم منذ أيام قصي حينها قسّم البطاح والظواهر، فكان المجتمع المكّي مشدوداً ومزموماً في نمط معماري، لكن المدينة تختلف عن ذلك، فهي غير متصلة عمرانياً ولا محصورة مثل مكّة، بل هي مشتتة ومفرّقة، فيها تسعة وخمسين حيّ متناثر (٣)، وهي الآطام التي كان يسمّيها النّبي عليه ونينة المدينة، وهي مزاج يهودي جاء

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق، (١/ ١٢٥ - ١٤٢).



<sup>(</sup>١) انظر «الروض الأنف»، للسهيلي، (٢/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «وفاء الوفا»، للسمهودي، (١/ ١٣٠).

معهم بعد السبي حينها دخلوا المدينة، وكانت محصَّنة ومبنية على الاكتفاء النذاتي في داخلها، قال تعالى: ﴿لَا يُقَائِلُونَكُمُ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَى مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِن وَرَآءٍ جُدُرٍ ﴾ [الحشر: ١٤]، وحينها بنسى النَّبي عَلَيْهُ المسجد وما حوله في المدينة اتصلت عمرانياً بعد ثلاثة سنين.

- ٣. ثم هناك مفارقة على مستوى نظرة المجتمعين للعلاقة بين الرَّجل والمرأة، وحضور المرأة المجتمعي فيها، فنجد الحضور الذُّكوري في الطور المكّي وعبر دار النّدوة أبرز، وقريش تنتسب أصلاً إلى فهر أو النَّضر، بينا حضور المرأة في المدينة بارز وأطغى من حضور المرأة في مكة، وينتسب بعض أهل المدينة إلى قيلة، قال على الله عز وجل أيدني بأشد العرب ألسناً وأذرعاً، بني قيلة الأوس والخزرج» (١)، وقيلة هي جدتهم، ويقول سيدنا عمر: (وكنّا معشر قريش نغلب النّساء، فلما قدمنا على الأنصار إذا هم قوم تغلبهم نساؤهم» (٢)، وهذا إشارة وملمح إلى هذه المفارقة.
- 3. ثـم إنَّ المجتمع المكّي مجتمعٌ تجاريٌّ بالدَّرجة الأولى، وقد اتخذ هاشم جدّ النبي عَيْكِ من غزة ميناءً لأجل التجارة فكان ينقل بضائع أوروبا وتلك المناطق في شهال الشّام إلى الحبشة واليمن والهند عبر حركة السّواحل، فكان لقريش دور تجاريّ كبير فقويت علاقاتها ودبلوماسيّتها وحاولت أن تحدّ من الاقتتالات

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، (۲٤٦٨).



<sup>(</sup>۱) «المعجم الكبير»، للطبراني، (۱۲۰۱٤).

عبر الجهد الدبلوماسي، فقد عقدوا أحلافاً عديدة، لكن الأمر مختلف في المدينة بسبب اليهود الثّعالب، فقد أجَّجوا صراعات الأوس والخزرج لأكثر من مئة وعشرين سنة (١)، فمسألة الجاهزية والاستعداد للقتال عندهم أكثر من الاستعداد والجاهزية في مكة.

نحن نؤصًل بكلامنا هذا مسألة التكيُّف عن طريق عرض نبذة عن هذه المفارقات المتنوّعة والمتعدِّدة بين المرحلة المكيّة والمرحلة المدنية، فقد كان النّبي على يعيش التكيُّف مع مكّة وظروفها وإمكانيّاتها واستعداداتها وأهلها، ثمَّ التكيُّف مع طبيعة المدينة وأهلها.

وقد كان العمل النبوي مختلف بين البيئتين، ونرى هذا الاختلاف جلياً في السنة السّابعة للهجرة حينها انتهى صلح الحديبية وبعد خيبر عمل النبي على مراسلة أربعة عشر ملكاً وحاكهاً حول العالم، حاورهم النبي على وراسلهم عبر صحابته، فقد كان الصحابة منوَّعين لدرجة أنه بعث رجلاً أشقراً وهو دحية الكلبي إلى هرقل، وبعث رجلاً أسمراً وهو عمرو بن أمية الضمري إلى النجاشي، فلون وشكل ولغة رسول الرسول إلى قائد أو حاكم أو صاحب الإقليم في الجهة التي راسله إليها تناسب قسات المجتمع ولغته، أما الرسائل فقد تنوَّعت وهذا من التكيُّف، حيث راسل كل قوم بلسانهم، فذكر في رسالته لهرقل الأريسيين (٢) وخاطب صاحب عان: «واعلم بأن ديني

<sup>(</sup>٢) انظر: «صحيح البخاري»، (٤٥٥٣).



<sup>(</sup>١) انظر: «البداية والنهاية»، لابن كثير، (٣/ ١٨١). و «صحيح البخاري»، (٣٧٧٧).



سيظهر إلى منتهى الخفّ والحافر»(١) وراسل صاحب فارس بها يفهم ويعتقد، وهكذا تنوعت الرِّسالات، وقد كتبت بحثاً في رسائل النبي للملوك والحكام أين اتفقت وأين اختلفت، لأجل أن نفهم مسألة التكيُّف، فقد كان النبيُّ عَلَيْ يراعي الاستعدادات والإمكانيات والقوابل والذاتيات في فعالياته وممارساته.

ونحن الآن في همِّ مشترك وبين بُعدين:

الأول: بُعد التَّوصيف للظَّرف الرَّاهِن والأزمة المعاصِرة في ما يتعلق بفقه التَّحولات.

الشاني: بُعد المعالجة والعمل وتقديم الحلول عبر ما يسمى بفقه الحاجات.

وفيا يتعلّق بأزمات الأمة، فنحن نعاني من أزمة في الإنتاج والاستهلاك، نرى أنّ أمتنا قد دخلت اليوم في حالة من الاستهلاك، ليس فقط على الصعيد الاقتصادي والزّراعي والحيواني، بل في كل مظاهِر الاستهلاك، حتى على صعيد الثقافة والمعرفة، أصبحنا مستهلكين للمعارف والرّوحانيات، لم يعد لدينا إنتاج.

وقد زرت قبل أشهر كامبردج والتقيت مع الدُّكتور عبد الحكيم مراد، فسألني عن حالة المنطقة العربية، فقلت له: منذ

<sup>(</sup>١) «المواهب اللدنية بالمنح المحمَّدية»، (١/ ٥٥٠).



ثلاثمئة سنة لم ننتج معرفة جديدة، ثقافتنا هي إعادة لما تم إنتاجه، قد يكون الدُّكتور طه عبد الرَّحن كفيلسوف قد قد قدَّم اجتهاداً معرفياً له مداه ودراسته، وشيخنا ومولانا الحبيب أبو بكر العدني ابن علي المشهور عبر تبويب فقه التَّحولات وهيكلته وتطبيقاته قدَّم ميداناً وحقلاً معرفياً يتيح المجال لمزيد من الأبحاث والمعرفة، وفيها عدا ذلك فأغلب ما نقرأه ونتابعه هو إعادة إنتاج.

وعلى صعيد التَّعليم فقد خرَّجت برامج التعليم المعاصر جيلاً داخل مثلث الشهادة والمرتَّب والوظيفة، وخارج هذا لا يستطيع الجيل أن يقيم حياته، وبالتَّالي فأي أزمة تخضه وترجّه وأيّ جائحة تقلقله وتزلزك.

وعلى صعيد الغذاء والدواء نحن نعيش أزمة قرصنة، قد كنت قبل فترة في زيارة لجاري وصديقي الدُّكتور شهباز، وهو مختص بالطب البديل، فحدثني عن مسألة عجيبة اسمها: «الطُّغيان عند الإنسان»، قال تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَطُغَيَ ﴾ [العلق: ٦]، ما هو الطُّغيان؟ قال: إنّ الإنسان مكون من ثلاث أشياء رئيسية بجوار تكوينه الأساسيّ، فلديه الأنزيات والمعادن والهرمونات، وأيّ عبث بهذه التُلاثة هو عبارة عن طغيان في بناء صحّة الإنسان، ونحن نرى اليوم أنّ الإنسان لم يعد إنساناً، بدءاً من العقاقير الطبية والأغذية كالزّيت المهدرج والقمح المهرمن، فالهرمونات والإشعاعات قد أفسدت قمحنا وشعيرنا ودجاجنا ودواجننا، وهذا كله ينعكس على الصّحة قمحنا وشعيرنا ودجاجنا ودواجننا، وهذا كله ينعكس على الصّحة





الجسدية والنفسية للإنسان، يعاني البعض من اكتئاب وصراع داخلي وأزمة نفسية، من أسباب هذا أنّ الإنسان ومنذ بداية حياته من فترة رضاعته ونشأته وهو يعيش معلباً في معلب، ومدجّن في مدجّن، وهذه إشكالية.

نحن لسنا في إطار مسيّس أو أيّدة أجندة، نحن نخاطب الشُّعوب ونتكلَّم من واقع مسؤولية دعوية حمّلنا إياها أشياخنا وأهلنا، وقد قال على كما جاء في السُّنن: «إذا لعنت آخر هذه الأمة أولها فمن كان عنده علم فليظهره فإن كاتم العلم ككاتم ما أنزل على محمد على (وأيه «فلينثره» (٢) ، وحتى لا نكون ممن كتم العِلم ولم يؤدّ زكاة علمه نحاول أن نترجم هذه المفردات والمفاهيم والمدركات في حوار فعّال ومثمر مع القارئ.

ولسنا في مربع تنظير بعيداً عن الواقع والمرحلة، فمثلاً: قد تعاونًا عبر معهد المعارج والحوراء مع جمعية الاكتفاء للتّنمية الخيرية وهم أحبابنا وأهلنا وبيننا وبينهم اشتراكية واتفاقية قديمة وقد أنتجت بفضل لله في واقع المرحلة، وقد دخل معنا مطبخ إبراهيم الخليل في إنتاج الوجبات والطرود -لكن هذه الفعاليات هي نوع من التّسكين والحل المؤقت - وعندما زرنا بعض المحتاجين لم نجد لديهم أفران ولا وسائل للطبخ، فاقترحت أن نتعاون مع الجمعية ونبدأ بحملة ترميم

<sup>(</sup>۲) «مختصر تاریخ دمشق»، لابن عساکر، (۲/۲۳).



<sup>(</sup>١) «السُّنة لابن عاصم»، (٩٩٤)، و«المعجم الأوسط»، للطَّبراني، (٤٣٠).

للمنازِل، فقد رأيت بعض البيوت بلا سقف، وهناك بيوت يصعب العيش فيها من الحفر والجور وتهتُّك الجدران، من الممكن بمبالغ بسيطة أن نحل هذه الأزمات، وكل ما تقوم به الجمعية من الكسوة وترميم المنازِل والطَّبخ اليومي ومراعاة الأيتام والسَّعي على المساكين وتحريك الصَّدقات والزكوات في أيدي النَّاس، هو حل جزئي وسريع وعاجِل.

وفي خطابنا للشُّعوب ولمن يقرأ نحن نريد حلولاً أوسع من ذلك، نريد عبر رؤية معاصرة أن نحقق قدراً من الاكتفاء الذاتي الذي يعالج الفقر والحاجة، كأن ننشئ مشاريع استثمارية مبينة على الاكتفاء، ويستطيع كلّ شخص بحسب إمكانيته أن يبدأ، مشلاً: زِراعة الأسطح والزِّراعة المائية، ولدينا تجارب في المعهد عبر وحدة الاكتفاء الذَّاتي؛ فشعارنا: «علم، سلوك، دعوة، اكتفاء ذاتي»، وقد اتصل معي بعض الأحباب من معان والرَّمث والمفرق والعقبة وقالوالي: «نسمع منكم منذ سنوات تتحدثون عن الاكتفاء النَّاتي، والآن فهمنا وأدركنا معنى هـذه الكلمة»؛ قـد يظن السامع أحياناً أنّ بعـض الخِطابات فيها نـوع من التَّرف، لكن في خطاب فقه التَّحولات لا يوجد أي ترف، ولا هو شقشقات ألسنة، بل هو همّ وحرقة وشعور بالمرحلة ومحاولة إنقاذ ما يمكن إنقاذه، ففي فقه التَّحولات أنت تدرس الماضي وتقرأ الحاضر ولديك دِراسة للمستقبل، تحاول أن تخفُّ ف الحِدة وأن تخرج من كل مرحلة بأقل الخسائر.



هذه المحاولة التي نحاول أن ننتجها عبر فقه التَّحولات بأننا نوصِّف لكن لا نغرق في التَّفاصيل ولا تأخذنا أمواج القواصِف والعواصِف الزَّمانية فتفسد علينا ديننا وإيهاننا وتولِّد لدينا تردُّدات أو توهُّمات، ففقه التَّحولات بقراءته الاستراشفية والاستباقية والمستقبلية يعطينا إشارة للانتباه أنه ثمة علامات، وهذه العلامات تحتاج إلى مواقِف، وقراءة العلامات مُهمّة فقه التَّحولات، أما تفعيل المواقِف فمهمّة فقه الحاجات، لكن علينا دور على صعيدنا الذَّاتي والأسري والحاضِرة والمجتمع الذي نعيش فيه وعلى صعيد الشَّراكة المجتمعية والعالمية التي نقيمها اليوم في بلداننا.

فحينا أسّانا نشاطنا ومعهدنا ودورنا في شبابنا وبناتنا قلنا لهم: «نعمل محلياً ونفكّر عالمياً»، والعالم يعيش الآن بها يسمى بالعولمة، وهذه ليست عولمة بل أمركة، لكن في الإسلام لا يوجد لدينا عولمة، بل عالمية، وقد قال الحبيب أبو بكر المشهور: «إن العولمة مشروع دجّالي»، معناها أن تطبع العالم على طبعة وثقافة واحدة، ثم تفتّت الأديان والمقدسات والبنية التقليدية والمجتمعية وتضرب السُّقوف وتفكّك الفوقيات والتّحتيات، هذا ليس من الإسلام في شيء، فالإسلام ولا تلغي أحداً، والعولمة حينها ظهرت قتلت مئات اللُّغات، وقد رأينا نظرية نهاية التَّاريخ ونظرية صِدام الحضارات واحدة لصموئيل مغكتون، وواحدة لفرانكسيس هوكياما، ونحن نتكلم عن نمط وساوك آخر.



إنّ هذه المدنية التي عاشها الناس داخل العولمة وظنّوا أنها الحل، والرَّفاهية التي جعلت أولادنا وبناتنا يعتادوا نمطاً معيناً، قد اهتزّت الآن مع جائِحة الكورونا، فالذي اعتاد على أكل المطاعم وجدها مغلقة الآن، وقد عاد بعض الناس إلى المربّع الأوّل والحياة الأولى، ونحن نتكلم عن التّكيف مع الظروف، هل هذا التّكيف سيتعبنا ويفسدنا ويسبب لنا ردّات فعل؟ أم سيعلّمنا الكثير؟

تخيّلوا لو استمرّت هذه الأزمة وبدأت المواد الأوليّة الأساسيّة من احتياطات الغذاء والطاقة تنقص، شم شبكة الإنترنت وطاقة التَّحمل للكهرباء ضعفت، فعلى أي وصف وعلى أي حال سنعود؟ هل نحن على استعداد لهذا الشَّيء؟

من فضل الله نحن في بلدان فيها أرضية خدمات وصمام أمان في موضوع الطَّاقة والغِذاء، لكن على المجتمع أن يكون حاضِراً وجاهِزاً، فهذه الأزمة عبارة عن اختبار بسيط لنرى مدى استعدادنا وقابليتنا، وكذلك اختباراً لإنسانيتنا، هل فينا بقايا إنسانية؟

للأسف رأيت في عملي في واقع الحملات أنّ هناك أزمة أخلاق، هناك أناس أثرياء ثراء فاحشاً، لديهم ودائع وأصول وإمكانيات، لكنهم مسكين لا ينفقون، أين المشكلة؟

إنَّ الخوف والذُّعر والرُّعب الذي لبسهم جعل الواحد منهم لا يفكر حتى بجاره، تمر عليه أيام لم يتفقد فقيراً أو مسكيناً، بـل البعض





منهم متردد في إخراج زكاته في هذا الوقت حتى لا تزيد مدفوعاته، خوفاً مما سيحصل، أين الله خالقنا ورازقنا منهم؟

نحن اليوم أمام اختبار إنسانية الإنسان، هل أنا إنسان أم لا؟ لأن المدنية والرفاهية قد سقطت في هذا الاختبار وبقيت الرحمة والإنسانية، هل الإنسان إنسان؟ أم أنّ الإنسان بحكم التّهجين لم يعد إنساناً؟

## نسى الطِّين ساعةً أنَّه طينٌ حقيرٌ فصال تيها وعربدَ (١)

إنَّ التَّكيف هو أن نلائم حركة فقهنا ومدرك عملنا وأسلوب نشاطنا بحسب الواقع المتجدِّد، وهذا الواقع المتجدِّد لا بدّ أن نقرأه قراءة صحيحة في تركيبته وتوليفته، وكذلك لا بدّ أن نقيم المتوقع، فهناك دراسات وأبحاث وتقارير، وشرعياً تخرِج لنا كل أزمة آيات وأحاديث لأول مرة نسمع بها، بعضها استعجالات وإسقاطات غير صحيحة، وقد حذَرنا كثيراً عبر فقه التحولات وعلم السّاعة وقلنا للطلاب: ابتعدوا عن أمرين، وهما: التّعيين؛ أي: تعيين الأشخاص، والتّزمين؛ أي: تحديد الزمن الذي ستحصل فيه التحولات.

لابد ونحن نوصًف واقعنا ومرحلتنا أن نوصًف الذي يحصل توصيفاً صحيحاً، ليس بنظرية جزئية ولا مادية، وإنها كها تعودنا دائِها القِراءة باسم الله عز وجل، القِراءة بين قِيامين، بأن نقرأ المشهد قراءة

<sup>(</sup>١) قصيدة للشاعر إيليا أبو ماضي.



صحيحة بنظر إيهاني يجتمع فيه الجسّ بالمعنى والصُّورة بالحقيقة والظَّاهِر بالباطِن والأول بالآخر والابتداء بالعاقبة، فإذا نظرنا هذه النَّظرة بالعينين: عين الجَكمة وعين الرَّحة، عين الشَّريعة وعين الحقيقة، عين الحتم وعين الختم، حينها نُقيّم التَّوقع، فهذا التَّوقع لابدأن نبنيه بناءً صحيحاً وندرسه دراسة صحيحة حتى نعلم ما هي مواقِفنا وما هي حلولنا.

في هذه الأزمة وخلال شهر شعبان افتتحت واختتمت أكثر من عشرة دروس علمية في كتب عبر الغرف الإلكترونية التابعة لبرامج معهد المعارج، وكان هناك بثّ شبه يومي على صفحة المعهد لعلاء من آفاق وبلاد وأماكن ومواقع فيها لسان الدَّلالة ووجهة الخير للكثير من إخواننا وأخواتنا، وهكذا ما زالت الدُّروس مستمرة، فإن الظُّروف تكيفنا ولا تتلفنا.

إنّ الرُّوح المعنوية أهم شيء لدى الإنسان، فانتبهوا إلى تفاؤلكم ومعنوياتكم، فإن الغزال سريع جداً، وأسرع من الأسد بكثير، لكن مشكلته أنه كثير التلفُّت ولهذا السَّبب يصيده الأسد، والإمام الرِّفاعي يقول: «ملتفت لا يصل»، فلو التفتنا في هذه الأحداث وهذه الجائحة فسنصاب بحيرة والبعض قد يصاب بكآبة، وسينتابه الذُّعر والرُّعب والخوف والتَّوف والتَّفكير الطَّويل، علينا أن نستمر بأعمالنا ما استطعنا، وأن نكثر من الأوراد وقراءة القرآن، فسيدنا النَّبي ﷺ وهو يقيم شأن التَّكيف في مظهر من أشد المظاهر الكونية التي تأتي على يقيم شأن التَّكيف في مظهر من أشد المظاهر الكونية التي تأتي على



هذا العالم وهي قيام السّاعة، وهل يوجد أشدّ من قيام السّاعة؟ إنها أشد من الكورونا والأزمات والحروب، فبقيام السّاعة ينتهي العالم، مع ذلك قال على الإذا قامت السّاعة وفي يد أحدكم فسيلة فإن استطاع ألا يقوم حتى يغرسها فليفعل (()، حتى قيام السّاعة لا يجب أن يوقفك عن العمل والذّكر والعِلم والإنتاج والمبادرة.

وقد طرح النبي على حلولاً فقال: «بادروا بالأعمال فتناً كقطع الليل المظلم» (٢)، وهذه الفتن معتمة بهيمة، لايرى فيها الإنسان، فأوجد النبي على فقه المبادرة في ظل هذه الفتن لننجوا منها فقال: «بادروا بالأعمال سبعاً هل تنظرون إلا إلى فقر منس، أو غنى مطغ، أو مرض مفسد، أو هرم مفند، أو موت مجهز، أو الدّجال فشر غائب ينتظر، أو الساعة فالساعة أدهى وأمر »(٣).

ونحن الآن نعيش مرحلة استثنائية قد عصفت بالعالم وأربكته كله، وجعلتنا نبحث في دفاترنا القديمة ونكتشف الفراغات في المرحلة المعاصِرة، والعولمة اليوم تحتضر، ما معنى أن العولمة تحتضر؟ وما معنى العولمة؟

إن المقصود بالعولمة هو أن يصبح العالم قرية كونية واحدة في تداوله وتناوله، فسيولة المعلومات لم تعدموجودة، وسهولة المواصلات

<sup>(</sup>٣) «سنن آلترِّمذي»، (٢٠٠٦).



<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد»، (۱۲۹۰۲).

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، (۱۸۸) (۱۱۸).



لم تعد موجودة، وحركة النَّقد تأثرت، والمعرفة المشتركة تأثرت أيضاً، لذلك نحن مع العالمية لا العولمة، عالمية الإسلام بأن يتكاتف العالم ويتساند ويتنوع ويتداخل ويكون له دور في التَّبادل والتَّعايش، وليس معنى هذا أن نطبِّع العالم بطبعة واحِدة، طبعة ولغة وفكر من؟ إلى أين سيؤدى هذا بنا؟

الحمد لله خرجنا من العولمة وسنبقى مواكبين للعالم من خلال العالمية، لكن من غير أن يطبّع أحد لأحد أو يشكّل أحد الآخر أو يشكّل أحد الآخر أو يشكّل أحد الأخر أن يخوب فيه، نحن مع حفظ خصوصية وثقافة وأرضية الغير، لا أن نلغي بعضنا، والعولمة تلغي الآخر.

إذن يبدأ التّكيف من إمكانياتك واستعدادك من المربع الذي أنت فيه، فأول شيء تشتغل فيه هو الوعي، سألوا مرة شخصاً مليونيراً: ما الطّريق لأن يصبح الإنسان مليونيراً؟ قال: أن تقرر أن تصبح مليونيراً، هذا التّفكير الذي يكون بالوعي ينعكس في البرامج المختلفة في حياة الإنسان وتعاطيه وأخذه وردّه، فأول ما ننويه هو أن نحمل ملف التّكيف في واقعنا المعاصر ونبدأ منه بتفتيت وتفكيك الإشكاليات لنوجد لها حلول، فإذا خرجنا بهذه النّتيجة وثبتت بوعينا فهذه أول خطوة على الطّريق.

وهذا الحلام ليس للمسؤولين بل للشعوب، وبالتَّحديد لشباب المرحلة والمنهج وأجيال السَّلامة وأصحاب الرُّكن الرَّابع في حديث جبريل عليه السَّلام، الكلام لنا ولكم بأن يبدأ عندنا وعي



واضِح بمسألة التَّكيف والأزمة الرَّاهِنة، لنخرج من حالة القلق والأزمة والتَّشكك والهوان والتَّهاون، فنبدأ بالتفكير والعمل على أن نخرج من هذه الأزمة بالاكتفاء ونخرج مُتكيّفين ومبادرين، فرأينا النّاس تتعب وتجوع فهل نجلس في بيوتنا هادئين ساكنين ومجتمعنا جائع؟

علينا أن ننتهض ونشارك جميعاً في حل هذه الأزمة ولو مرحلياً، وبهذه الطَّريقة نبداً نفكّر جميعاً بمشاريع، وعلى صعيد آخر قمنا بعمل مجموعة إلكترونية وفيها مجموعة من الشَّباب الاقتصاديين ورجال الأعال من حولنا وأسميناها ب: (استشارات الاكتفاء الذَّاتي)، فلم يبقَ موضوع تنموي فيه اكتفاء مثل الطَّاقة الشَّمسية وزراعة الأرض المالحِة ومزارع الأبقار إلا وتداولناه وتناولناه، ليكون لنا دور ومساهمة وحضور فيه ولو بإطلاق منصّة رقمية تتضمن مشاريع الاكتفاء التي يمكن للشباب أن يتناولوها ويتداولوها وتخفف حدّة التوتر وتساهم في يمكن المجتمع بأمنه الغذائي والمائي والطاقي والبشري.





## ظاهرة وباء كورونا علامة من علامات السَّاعة بين الصُّغرى والوُسطى(١)

سبحانك مولانا لا علم لنا إلا ما علمتنا إنك أنت العليم الحكيم.

نحن في هذه الأيام نعيش والعالم كلّه مرحلة استثنائيّة، وهي مرحلة انتشار هذا الوباء الذي صار معلوماً اسمه وخبره وخطره، والحقيقة أنّه ما تيسَّر لنا من قبل أن نتكلَّم في هذا الموضوع بشكل واسع، لكن عندما تابعنا وبحثنا ورأينا وقارنّا بين مجريات الأمر ليس السَّائر وبين كثير من النُّصوص الشَّرعية لوحظ أنَّ الأمر ليس بالسُّهولة، لا أقصد ليس بالسُّهولة من حيث وقوعه، فالعالم كلّه انزعج به، ولكن من حيث حديث النّبيً عنه، كيف النّبي الشار في الحديث ولَّع وصرَّح في أنَّ كثير من حياة الأمة، وكلمة الأمة هنا يجب أن تعرفوا أنَّها لا تخصّ أمّة محمَّد من المسلمين، ولكن تخصّ أمَّة الدَّعوة وأمّة الإجابة، أي: المسلمين وغير المسلمين، لأنّ هذه كلّها تدخل تحت أمّة محمَّد، لأنّه ليس أحد له راية مرفوعة بعد نزول الوحي إلى قيام الساعة إلاّ النّبيّ محمد على فتدخل الأمم بعد نزول الوحي إلى قيام الساعة إلاّ النّبيّ محمد على فتدخل الأمم الأخرى ممن لم يسلموا ممن يسمّون بأمّة الدَّعوة تحت هذا المعنى الذي يجعل التقرير الشَّرعي عام على كل الأمّة.

<sup>(</sup>١) أصل هذه الماَّدة محاضرة ألقاها الحبيب أبو بكر العدني ابن علي المشهور في المجمع العلمي لفقه التحوُّلات بتريم، بتاريخ ٢ شعبان ١٤٤١هـ.



وقد عرفنا من خلال الدِّراسات في هذا الفقه وهو (فقه التحوُّلات) أنَّنا نعيش مراحل، وقد عرفتم فيها درستم وقرأتم أنَّ هناك مراحل تخصّ عصر الغُثاء، ونحن الآن في هذا العصر، لما قلنا نحن، نحن في النهايات، هذا العصر له دلالات وله علامات، وللكلام عنه إشارات في كلام النَّبيِّ عَيْنَ ، وكان من ضمن المراحل هذه المرحلة التي قررت في كتب فقه التحوُّلات بمرحلة الاستنفار أو مرحلة الصَّيلم.

فعندما وقعت هذه الأمور من خلال حوادث المرحلة لوحظ أنّ أمامنا ثلاثة ظواهر ترفع مستوى الحدث إلى أن تكون علامة وسطى - ولا أجزم بذلك - ولكن الاستقراء والمتابعة تبيّن أنّ هذه المسألة ليست بالسُّهولة، وأنّها أمر بالطَّبع ربَّاني، بصرف النَّظر مَن السَّبب فيه، سواء كان السَّبب فيه جهة معيَّنة، أو كان السَّبب فيه المعاصي، أو كان السبب فيه مسائل متعلِّقة بعلل وأمراض أصابت الأمّة بطريقة أو بأخرى هذه مسألة أخرى، لكن هي علامة من العلامات التي أخبر بها النَّبي عَيَّة.

ومرحلة الاستنفار تميَّزت بأمور، ومن أكبر أمور المرحلة هو الرَّبيع العربي، وهو ما نُطلق عليه بـ(العلامة السيَّاسيَّة)، هذه العلامة السيّاسيَّة كانت فيها تغيُّرات وتحوُّلات في الوطن العربي وجرت تحوُّلات وتغيرات بصورة أخرى في غير الوطن العربي، حيث حدث تمازج في القرار بين العالم العربي والإسلاميّ وبين العالم الغربيّ والشَّرقي، وصار هذا التَّهازج معروف، كالتبادل الثَّقافي والفكري والسّياسي والتعليمي،



وهذا واضح حيث صارت الأمة العربية والإسلامية دراساتها أو أغلب دراساتها في الغرب أو في الـشّرق وهم يتلقُّون نهاذج العلوم -بالطّبع النَّظرية والتَّطبيقية- عن العالم غير المسلم في الغالب، فيصبح في هذه الحالة هناك تمازج بين العوالم وتكاد تكون كلّها متشابهة، فالذي ظهر في مرحلة الاستنفار أولاً كما ذكرنا: هو الرَّبيع العربي و آثاره ولا زلنا فيها ولا زالت ممتدَّة ولا شكَّ أنها ستستمر إلى وقت يعيِّنه الله سبحانه وتعالى سواء كان في مجرياته أو توسُّعه أو آثاره. الأمر الثاني: ظهور ما لوحظ في كثير من بلاد الأمَّة العربية والإسلامية فضلاً عن غرها من إشاعة لعن آخر هذه الأمة أولها، بمعنى: الأجيال المتأخّرة صارت تلعن الماضين وتلعن التاريخ والدِّين والصَّحابة وتدين الكثير من الشؤون التي هي في الأصل ثوابت لا ينبغي الحديث عنها، ولا أقول أن لا بـد أصحاب مذهب محدَّد يلتزمون بـما نقول، ولكـن كُلُّ يحمل مذهبه، ولكن كونه تتحول إلى ظاهرة، هذه علامة، عرفتم معنى ظاهرة؟ ظاهرة إعلام، ظاهرة ثقافة، ظاهرة تواصل، إذن معنى ذلك أن المسألة هي تدخل في مفهوم إشارة إلى معنى العلامات.

فإشاعة لعن آخر هذه الأمة كما ورد في الحديث عن النبعي على النبعي الله على النبعي النبعة على النبعة الله على أنه هناك دلالة عقدية، أي: تغير أو تأثّر أو حصول شيء في قضايا الاعتقاد بين النّاس، ولا أريد أبسط هذا الكلام أكثر، لأننا إذا دخلنا في أي واحدة من هذه العلامات ستأخذ علينا

<sup>(</sup>١) حديث: «إذا لعن آخر هذه الأمة أولها فمن كان عنده علم فليظهره فإن كاتم العلم يومئذ ككاتم ما أنزل على محمد». «المعجم الأوسط»، (٤٣٠).



الوقت كلّه، لكن هذه فواصل أضعها لكم لأجل في المستقبل يستطيع أحدكم أن يتابع ذلك، كهذه الظواهر.

أيضاً من ظواهر مراحل الاستنفار الذي هي إشاعة الفواحش بكلّ معانيها في عالمنا المعاصر، بحيث أنّها استُخدِمت المستجدَّات كوسيلة من وسائل إشاعة الفحشاء، إضافة إلى ما سُمع وما رُئِي من إطلاق حريَّات معيَّنة في حياة الرَّجل، في حياة المرأة، في حياة المجتمعات، أيضاً ما أُشيع من شمول الرِّبا وحركة التجارة العالميَّة وما إلى ذلك، كلّ هذه أشياء تدخل في هذا المعنى بأنها من الظواهر التي تدل على أنَّ مرحلة الاستنفار تحتوي على هذه المفاصل: مفصل الرَّبيع العربي، والمفصل الثاني: إشاعة لعن هذه الأمة، كذلك الفواحش والانحرافات المنتشرة سواءً كانت عبر الإعلام أو عبر السُّلوك اليومي، والمنور هذا الوباء وهو إحدى العلامات وهو ما نسميه برفيروس كورونا).

يقول الحبيب على حول هذا الوباء بألفاظ معينة، لأنهم كانوا يسمونها (الطَّاعون) غالباً يطلق عليه هذا المعنى، فالنبَّيِّ على يقول: «فناء أمتي بالطعن والطاعون» (١) ، ونرجع إلى التَّحديد، ليس أمَّتي الأمة المسلمة، بل المقصود أُمَّة العالم، أمَّة الإجابة وأمَّة الدعوة، «... فإذا سمعتم به بأرض، فلا تقدموا عليه، وإذا وقع بأرض، وأنتم بها



<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد»، (۱۹۵۲۸).



فلا تخرجوا فراراً منه ١٠٠٠.

يعنى هذا تفصيل وقائى يضعه النَّبيِّ عَلَيْهُ لكلِّ إنسان ربِّما عاش مرحلة من مراحل الوباء، وهو ليس الوباء بحدّ ذاته جديد، الوباء يتكرّر، وكلّ العلامات أحياناً تتشابه، ربا لو تتبّع الإنسان بعض العلامات لوجدها مكرَّرة أيضاً، لكن المهم فيها أنَّها مفصل زمنيّ أو مفصل تاريخي أو مفصل مرحلي، فإذا نظر إليها الإنسان يعرف أن وراءها حكمة ووراءها عقوبة ووراءها ابتلاء، على سبيل المثال يقول ابن عمر: أن رجالاً قال للنبي عليه: «أي المؤمنين أفضل ؟ قال: أحسنهم خُلقاً، قال: فأي المؤمنين أكيس ؟ قال: أكثرهم للموت ذكراً وأحسنهم له استعداداً، أولئك الأكياس»(٢)، أي: العقاد، ثم قال عَلَيْكَ بحديثٍ آخر: «يا معشر المهاجرين خمس إذا ابتليتم بهنَّ وأعوذ بالله أن تُدركوهُ نَّ: لم تظهر الفاحشة في قوم قطَّ حتى يعلنوا بها.. »، أي: أن تصبح لها منابر، تصبح لها شبكات تواصل، تصبح لها متخصصون إلى غير ذلك مما يُشهد ويُلاحظ، «إلا فشا فيهم الطاعون والأوجاع التي لم تكن مضت في أسلافهم"، فهذه إشارة إستباقيَّة من الرَّسول عَلَيْ أنَّنا إذا رأينا شيئاً من هذا الذي يأتي من الأوبئة نرجع إلى كلام الحبيب الأعظم لأنَّه الأمين على الأُمَّة في سِلمها وفي حربها وفي تمام صحَّتها وفي أمر اضها و أو بائها، فالحبيب عليه الصَّلاة والسَّلام أشار وهذه كلها إشارات ونذارات ولهذا يقول «إلا فشا فيهم الطاعون والأوجاع التي

<sup>(</sup>٢) «سنن ابن ماجه»، (٤٢٥٩).



<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، (٣٤٧٣).

لم تكن مضت في أسلافهم الذين مضوا، ولم ينقصوا المكيال والميزان»، و هذه مسألة اقتصادية، «إلا أخذوا بالسِّنين وشدَّة المؤونة»،أي: الاختلال الاقتصادي في حياتهم، «وجور السلطان عليهم»، أي: الظلم في حياة من يملـك القـرار، «ولا منعـوا زكاة أموالهـم»، أي: لم يضعوهـا في مكانهـا، «إلاّ منعوا القَطر من السَّماء ولولا البهائم لم يُمطروا»، يعني أشدُّ درجات العقوبة أن نجد عصر من العصور أنها المطريأتي رحمة بالبهائم، وهذه الإشارة على انحراف البشر عن مراد الله سبحانه وتعالى في ما يريده من الأمَّة في مسلك الاتِّباع لما جاء به عليه الصَّلاة والسَّلام، «ولا نقضوا عهد الله وعهد رسوله»، العهد اللي بيننا وبين الحبيب علي أركان الإسلام، أركان الإيان، وإذا أراد الإنسان أن يتوسَّع إلى أركان الإحسان، هذا عهد بكل تفاصيلها، «ولا نقضوا عهد الله وعهد رسوله إلا سلّط الله عليهم عدواً من غيرهم»، وفي الحديث كلَّما قرأنا جملة منه وظاهرة تعرّفنا على العقوبة التي بعد الذنب، كيف يأتي الذنب ثم تأتي العقوبة، ولا أعتقد الآن أننا محتاجين لتفسير قضية تسليط العدو علينا، يكاد أن يكون الأمة العربية والإسلامية اليوم تحت رحمة أعدائها في كلِّ شـؤونها سـواء كانـت الاقتصاديـة، أو الاعتقاديـة، أو غيرهـا، وبعـد ذلك كشف النَّبيِّ عن سرِّ فقال: «فأخذوا بعض ما في أيديهم»، أي أنتم عندكم ثـروات، وعندكم أمـوال، وعندكم غـاز، وعندكم الكثـير فأخذها العدو ولم يتركها لكم، وعندما قال النبي علي الله عض»، «فأخذوا بعض ما في أيديهم»، إذن هذه عقوبة كونهم يفعلون ذلك، هذه عقوبة بسبب أن عندنا تقصير فيها دعانا إليه في إقامة العهد، «وما

ويكملها الحديث الذي أخرجه الحاكم وقال: «إذا ظهر الزِّنا والرِّبا»(٢)، هل تعتقدون أن كلمة ظهر مجرد أنهم يشيعوا عنها خبر؟ لا، يعنى صار جهاراً، حتى في بعض البلاد صارت المرأة البغية لها حصانة، لا يمكن أحد يتكلم عنها أو يعترض عليها، أوغير ذلك، وهذه كلها إشارة إلى ما ورد في الحديث أنه «إذا ظهر الزِّنا والرِّبا»، والربا معلوم ولا يحتاج لتوضيح، وإن كان الآن في هـذه الفـترة في هـذه العلامـة التـي هي علامة الوباء سقط الرِّبا إلى الصِّفر، وهذا سمعته وقرأته فيها يُعلن عنه في البورصة العالمية أنه سقطت الأرباح والتجارة الدُّولية إلى الصِّفر، كأنه لا يوجد حركة تجارية في الأرض، وهذا دلالة على قول الله تعالى: ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّبُواْ ﴾ [البقرة: ٢٧٦]، الحقّ لا يكذب، ولكن النّاس عندهم آمال وهذا الأمل هو الذي أوقع البشريّة عمومها، والأشد من هذا عندما يوقع المسلم الذي ارتبط عهده بالله، وارتبط عهده برسول الله، وصارت عنده البيِّنة بكتاب الله وبسُنَّة رسول الله، ما في هناك عندر، وهـذه الغفلـة والاسـتحواذ الـذي حصـل في النَّـاس سـببه عـدم وجـود التربية الشَّرعية الكافية وهيمنة التَّربية الوضعية العقلانية، هيمنت على

<sup>(</sup>٢) قال رسول الله على «إذا ظهر الزِّنا والرِّبا في قرية، فقد أحلُّوا بأنفسهم عذاب الله»، «المستدرك على الصحيحين»، للحاكم، (٢٢٦١).



<sup>(</sup>۱) «سنن ابن ماجه»، (۱۹ ٤٠).

النَّاس الآن التربية العقلانية، ولذلك لاحظوا حتى في الجانب العقدي كما سمعتم كثير من الأشياء حلَّت الآن في جيل المسلمين أوصلت إلى الإلحاد، وصارت منتديات الإلحاد واضحة إلى ما يسمّونه بالليبرالية، إلى الكفر والعياذ بالله، إلى شتيمة الحق سبحانه وتعالى، وهذه كلّها تدل على أن هذه الظواهر تدخل ضمن إطار العلامات التي أخبر عنها النَّبِيِّ.

بالطبع ليس جديد كما قلنا الطَّواعين، بل كانت كثيرة منها طاعون عمواس، وهو من الطَّواعين التي كانت في عصر سيدنا عمر رضي الله عنه، وذهب فيه من الصحابة أكثر من ثلاثين ألف، وكان منهم سيدنا معاذ بن جبل رضي الله عنه وزوجته وولده، وكان منهم كذلك أبو عبيدة عامر بن الجراح، وغيرهم من عشرات الصحابة الذين ماتوا في الوباء الذي أصاب الشام(۱).

عندما نتكلم عن الوباء وننظر في حديث النّبيّ عَلَيْه، نتكلّم هناعن وباء محصور في الشام، وكذلك في سنة ثمانمئة وثلاث وثلاثين وقع طاعون بالقاهرة. فكان عدد من يموت كل يوم دون الأربعين، فخرجوا إلى الصحراء كما في الاستسقاء يبتهلون، فما انسلخ الشهر حتى صار عدد من يموت كل يوم بالقاهرة فوق الألف، ثم تزايد لانتشار العدوى، وهذا ملاحظ، فالآن عندما نسمع: الاحتراز، عدم الاختلاط، المحافظة على النظافة، عدم التجمُّعات، إلى غير ذلك، يجب

<sup>(</sup>۱) انظر: «معجزات النبي ﷺ»، لابن كثير، (۱/ ۲۷۱).





علينا الانتباه ومراعاة ذلك لتجنب العدوي والمرض.

النَّاس يتعاملون مع الحالة الاستثنائيَّة كحالة طبيعية، وهذا خطأ، الحالة الاستثنائيَّة حالة خاصة، هي حالة طوارئ بصرف النَّظر إن حصل فيها ما حصل في ما لا نألف و لا نعتاد، فقد يحصل ذلك، سمعتم هنا أن أولئك رأوا أن المنع لتجمُّعاتهم مخالف للمعتاد، وبالطبع البني آدم يفسر ها تفاسير كثيرة فكانت النتيجة أن التجمُّع هذا أدى إلى فشوّ المرض أكثر، وهذه مسألة تعطي للعقل مكانه، لا يعني ذلك أن مفهوم التوكُّل أن تذهب حيث ما كان ولا تضع لنفسك ترتيب، فالأمر المتعلِّق بالترتيب أو ما يسمى بالتدبير أو الأخذ بالأسباب هنا مهم في كلّ عصر، في كلّ زمان، وفي زماننا أكثر، لأنَّ الزمن الذي نحن نعيش فيه على مقدار كثرة العلاجات والأدوية، إلا أننا نعيش في مرحلة أوبئة أشدّ وأشدّ حتى أحياناً من الدواء نفسه، كثير من الأوبئة تظهر من الأدوية، كثير من الأوبئة تظهر من الأطعمة، كثير من الأوبئة تظهر من تلوُّث الطقس والمناخ، إذن معنى ذلك أننا أمام أشياء عقب الأتدل على أنَّ الأمر فيه خطورة فكيف عندما يتفشي في النَّاس مع هذه الأوبئة الموت، هنا يكون فقه خاص يسموه: (فقه المرحلة الاستثنائية)(١).

ولهذا يجب أن ندرك هذا الأمر وهنا نستفيد من العقلانية في

<sup>(</sup>١) فقه المرحلة الاستثنائية: فقه حيّ تفاعلي يؤصّل فيه أستاذي وسيّدي الحبيب أبو بكر إلى توصيف عميق ومخرجات بحلول دقيقة.



هذا، لذا تريد أن تكون عقلاني مربوط بالشَّرع يجب أن تنظر لمسألة السشرع في معاملته مع الأحداث في ساعة الاستثناء، كيف يتصرَّف الإنسان؟ حتى الحق سبحانه وتعالى في حالة الاستثناء حوَّل الصَّلاة إلى ركعتين (قصر)، جعل صلاة الخوف حتى ولو كان راكب على حصانه يصلي الصَّلاة، وفي التحام الحرب يصلوا مها أمكنهم ركباناً أو رجالا، حالة استثنائية، دائماً الحلات الاستثنائية لها حكم شرعي، ولهذا من يريد أن يتكلَّم في مثل هذه الأمور يجب أن يكون عنده معرفة للفقه الاستثنائي في المراحل التي نسميها في هذا العصر (طوارئ). هذه مسألة مهمة وجزء من الشريعة وجزء من الدين وجزء من الستخدام العقل الذي منحه الله تعالى للإنسان ليقيه من الشرِّ ومن الضرر أينا كان وحيثها كان.

وقلنا عن هذه الجائحة أنها علامة وسطى أو تكاد أن ترتقي إلى مستوى العلامة الوسطى لأسباب:

أولاً: أنَّ الوباء شمل العالم كله، وهذه الظاهرة لم تحصل على الإطلاق، في الغالب قد يشمل مثلاً بلدة محلية، مدينة، وحيناً يشمل إقليم، ولكن كونه يشمل العالم فهذا يعتبر علامة وسطى، وفي ذات الوقت عندما ندرس الأسباب، لماذا نقول: علامة وسطى؟ لأنه ساعد على انتشارها وجود الوسائل الجديدة، وسائل المواصلات، الطيران؛ الأسفار؛ المراكب؛ باب السياحة المفتوحة، هذه كلها ساعدت على فشوً هذه العِلل والأمراض، لذا كان هذا الوباء من أهميته وخطورته



أنّه عكس نفسه على الواقع الإقتصادي، ويكاد يكون ما من بلد سواء أصيب به أم لم تصب به إلاّ والاضطراب الاقتصادي على غاية الانحدار، فالاضطراب الاقتصادي هو ليس فقط من خلال هذا الوباء لكن هذا الوباء أكمل وأجهز، فالاضطراب الاقتصادي من عندما بدأ الرّبيع العربي والعالم يضطرب اقتصادياً، لكن اليوم مع هذه الظاهرة زاد الأمر، ولا معنى ذلك أنه زاد بسبب خطأ في الحسابات، بل زاد هذا الفعل حى ضرب الاقتصاد العالمي والإقليمي والمحلي نتيجة الأسباب التي تكلم عنها النّبيّ عليها.

ثانياً: من عجائب هذا الوباء وخطورته وأهميته أنّها تعطلت مواقع العبادة في العالم، ما من بلد فيها تجمّع للطاعة والعبادة إلا كاد أن يكون إن لم يغلق كلياً أغلق جزئياً، وأكبر ما حصل مثل ما جرى في الحرمين الشريفين، صحيح قد أغلق الحرم عدة مرات في أكثر من حادثة لكن في تلك المراحل لم تكن على صفة قرار عالمي؛ كانت على صفة قرار محلي لسبب من الأسباب، القرامطة غزو الكعبة في القرن الرابع وحطّموا الكعبة وأخذوا الحجر الأسود وتعطّل المسجد الحرام ستة شهور (۱)، هذا معلوم ولكن هذا كان ضمن دائرة البلاد العربية والإسلامية، لكن اليوم صار الوباء منتشراً في كل مكان فهذه إشارة إلى خطورة مثل هذا المعنى الذي يقال فيه أن ترتقي هذه الجرثومة أو هذا الفيروس إلى هذا المستوى.

<sup>(</sup>١) انظر: «تاريخ الخميس في أحوال أنفس النَّفيس»، (١/ ١١٨).



وتوجد ملاحظ وإشارات للنبي على يتكلُّم باختصار فيها -وهـو موجـود عندكـم في (الأسـس والمنطلقـات) وغيرهـا- أنَّ مـن علامات الساعة تقطُّع السبل؛ أنا الآن أريد أن أسافر؛ لا يوجد سفر تقطُّعت الشُّبل، قد لا أقول أنه لهذه المرحلة، لكن هذه الظاهرة موجودة في المرحلة، كما قلنا كثير من الأسباب تتكرَّر أو تتعدَّد بتعدُّد البلاء وتعدُّد المراحل، فهو فعلاً اليوم ظاهرة في العالم، قالوا: لا توجد مرحلة بقيت فيها الطائرات جاثمة على الأرض مثل هذه الأيام، تكاد تكون تعطّلت الأسفار والمطارات والبواخر وما إلى ذلك، حتى في العالم الغربي مع أنّهم عقلانيين إلى حد ما، كل شي تعطل، بل وصل هذا المرض إلى مواقع السلطة، لكن لا يعني ذلك أنها عدوى فقط، فلا أحد يعديك إلا من خلقك، هذه كلُّها رسائل يجعلها الله سبحانه وتعالى تصل للكثيريين، ولهذا انتشار هذه العلة والوباء في العالم قطّع السُّبل؛ قطّع السُّبل والطرقات والمنافذ إلى غير ذلك كما ترون وكما تشهدون، بل أناس الآن من إخواننا وإخوانكم يريد أن يرجع إلى بلده، صَعُب عليه الرجوع لما يجري من الأسباب، بل بلغ التقطّع في السُّبل أنها تقطّعت مدن ضمن إطار بلدة واحدة عن بعضها البعض، وهذه إشارة في المعنى أنَّ الحبيب عَيْكِيٌّ لا ينطق عن الهوى، ومتى وقعت مرة أو عشرة أو مئة في المراحل فهي تشير إلى أنها معنى من معاني العلامة أو من علامات السَّاعة التي هي ابتلاء أو عقوبة من الله سبحاته وتعالى بسبب ذنب أجراه الناس على ما سمعتم في نهاذج الذنوب التي تكلُّم عنها النّبيّ عَلَيْهُ.

ثالثاً: تندرج هذه القضية مع مثلها وشبهها ضمن أحاديث لُّح فيها النَّبِيِّ عِينَ للأمة، فقال: «بادروا بالأعمال سبعاً هل تُنظَرون إلا إلى فقر منس، أو غنى مطغ، أو مرض مفسد، أو هرم مفند، أو موت مجهز، أو الدَّجال فشرُّ غائبً ينتظر، أو السَّاعة فالسَّاعة أدهي وأمرّ »(١). كلمة الأعمال معنى واسع ومعنى واضح وترتبط كلمة الأعمال بما سيأتي، إذن كلّ واحدة من المفاصل التي تكلُّم عنها النَّبِيّ عَيْلَةٌ في استقراء علامات آخر الزمان تحتاج إلى عمل، «بادروا بالأعهال سبعاً هل تُنتظرون إلا إلى فقر منسي»؛ ما هو موقفك من الفقر المنسي؟ الاكتفاء الـذاتي، «أو غنى مطغ»، إعادة ترتيب اقتصادك، إذا رأيت الغنى طغى في الأمم والشَّعوب أو لم تخرج الزكاة أو غير ذلك، «أو مرض مفسد»، أفسد كل حياة الشعوب والأمم، بل حتى صارت الناس تخاف من الطّعام نفسه أن يكون فيه العلل والأمراض، وهذا «مرض مفسد»، يدخل فيه هذا الوباء كما ويدخل في الموت المجهز؛ «أو موت مجهز»، ترون الآن فيما يعرض عليكم كيف يتساقط النّاس في الطَّرقات، هذا موت مجهز، وإن كنَّا قد فسَّرنا هذا فيم سبق أنَّها بالحروب التي تفنيهم بالأسلحة الفتَّاكة وغيرها، ويدخل في هذا الحديث هذا المعنى مما يدلُّ على أن معاني الحديث تتجدَّد على حسب الحدث وعلى حسب التَّغير الذي يجريه الله سبحانه وتعالى في الأرض، فيقول: «هل تنظرون»، أي: بمعنى لا بدأن يكون عند الناس مبادرة، ومن المبادرة في مثل هذا المرض الوقاية، يقول المثل العرب: «الوقاية خير من قنطار علاج»،

<sup>(</sup>۱) «سنن الترِّمذي»، (۲۳۰٦).



والحرص عليها كيف تقي نفسك، هو التوكُّل لا بد منه، فلا يحصل للناس شيء إلا بأمر الله ﴿ قُل لَن يُصِيبَ نَآ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللهُ لَنَا ﴾ [التوبة: ١٥]، ما قال: (كتب الله علينا)، ما في أحد تمشه ذرة ولا شوكة يشاكها إلا وهي من حكمة الله سبحانه وتعالى، لكن كما سلّط علينا البلاء أمرنا بالدعاء، وأمرنا بالرُّجوع، وأمرنا بالوقاية، فهذا يسمّونه التوكُّل الإيجابي، أمّا التَّواكل فهو سَلبية، فالله تعالى يدعونا إلى توكل معناه: إعداد الأسباب المؤدِّية لدفع العلل، سواء كانت العلّة ذاتية في الفرد أو كانت حتى العلل في الأمّة.

واليوم لو أنّ إنساناً أصيب وهو في بيته لا بدأن يقي من حوله باحترازات معينة، فكيف لما يصيب العالم، أو كها نسمع الآن البعض يقولك: الحمد لله لا يوجد عندنا، ولو ما عندك أنت راضي للآخرين؟ الله سبحانه وتعالى إذا غضب عم، لكن ربها يكون هذا كها سمعنا من أجل البهائم ومن أجل البسطاء ومن أجل الفقراء ومن أجل المضطرِّين في الحياة ومن أجل من نكبوا في الحروب، لا شك أن الله سبحانه وتعالى سير حمهم لأنّ في حديث أن الله لا يجمع بين الوباء والسيف (۱)، وهكذا تجد أن الواضح في قراءة المراحل والأحوال فيها ملاحظ إشارية من كلام النّبي على المفترية هذا المعنى.

رابعاً: مما يشير إلى أنها علامة تبلغ إلى هذا الحد هذه المسألة

<sup>(</sup>١) قال ﷺ: «لا وباء مع السيف ولا نجاء مع الجراد»، «الفتح الكبير في ضم الزيادة إلى الجامع الصغير»، للسيوطي (٣/ ٣٣٤).



التي تكون بسببها ما أخبر النّبيِّ عَلَيْهُ من شيوع الفاحشة إلا أجرى الله لهم كما ذكرنا من هذه الأسباب، عرفنا أنَّ الرَّبيع العربي البعض ما يعجبه الكلام في هذا الباب لأنَّ الناس تحولت إلى مصالح معيَّنة لكن نحن لا نتكلُّم عن فلان أو عن توجه فلان، نحن نريد أن نُسقِط كل ما جاء به النَّبيِّ على زماننا وكما قلنا من غير جزم، نحن نضع هذا من باب الاحتال حتى لا يعتقد البعض أنّه فقط علامة وسطى وانتهى الموضوع، لكن نقول أنَّ الملاحظ والعلامات تشير إلى أنه محتمل أن تكون هذه إحدى العلامات الوسطى للأسباب التي ذكرت والتي أشرت، ولهذا من ضمنها توظيف مستجدَّات العلوم، دائــاً أسـمع للإخــوان في السِّلســلة وفي بعــض المقاطــع يتكلَّمــون عــن التطوُّر المعرفي وتطوُّر مخرجات الاختراع والاكتشاف، نقول: هذه نعمة أنعم الله بها على البشريّة لأجل تيسير أسباب حياتهم، لكن كيف استخدموها؟ سواء كانت الأمَّة المحمَّدية نفسها من حيث أمَّة الإجابة أو أمة الدعوة فقد استخدموها بكبرياء؛ استكبروا على الله، استكبروا على الدِّيانة، استكبروا على الضُّوابط الشرعية، حتى استكبروا على القوانين التي هم صنعوها، فجاء مقابل لك مثل هذه الجائحة، لـو أنَّ الله تعـالي سـيؤاخذنا بذنوبنـا كـما قـال في القـرآن ﴿ وَلَوْ بُوَّاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَّةٍ ﴾ [النحل: ٦١]، وليس صعباً على الله أن يمحو النَّاس من الوجود في لحظة، وقد فعل هذا مع قوم نوح ومع قوم لوط ومع كثير من الأُمم، وهذه إشارات إلى أنّ مستوى معرفتنا لفقه التحولات يرفع مستوى الإيان بالله وأنَّ كل شيء منه وإليه وأنه لا بد من قراءة المتغيرات وفهم خطورة المستجدَّات التي خدمت الفساد وخدمت الانحراف ولا بد أن تتحملوا مسؤولية توعية الجيل الذي هو الآن فريسة المتغيرات وهو فريسة المستجدَّات سواء كان من سهولة الوصول إلى الصور الخليعة أو الأفلام المعروفة في هذا الزمان أو إلى كثير من الأمور التي تضعف الإيهان من الداخل وتقوي إيهان الإنسان بإبليس، وتقوي إيهان الإنسان بالمعصية بل وتخلق في النفس فقه المبرِّرات وفقه المغالطة أو كها قال بعضهم:

خلقت الجمال لنا نعمة وقلت لنا: يا عباد اتَّقون

وأنت جميل تحب الجمال فكيف عبادك لا يعشقون

هذه مبرِّرات وهذا فقه شيطاني، نحن أمام مجاهدة، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ مَبِرِّرات وهذا فقه شيطاني، نحن أمام مجاهدة، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ مَبُهُدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَهُمْ شَبُلَنَا وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت: ٦٩]، هذه الشّبل هذف، يقول ربي أن لكم هذف في هذا الوجود، فلا بدتجاهدوا أنفسكم، أولاً تجاهدوا أنفسكم من حيث بناء المعرفة العلميّة التي هي تدلك على الطريق السَّديد، ثمَّ كذلك بناء الطَّاعة، القيام بالواجب في الطَّاعة، فكم من أناس حفظهم الله بسجودهم، حفظهم الله بدعائهم، في القرآن قوم يونس قال تعالى فيهم: ﴿ فَلُولًا كَانَتُ قَرْيَةٌ ءَامَنُواْ كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلِّخِزِي فِي ٱلْحَيَوْقِ ٱلدُّنِي فِي ٱلْحَيَوْقِ ٱلدُّنِيَا

فمن هذه الأوبئة التي تصيب الأمَّة بسبب هذه العلل التي



ذكرناها، ومن ضمنها كما سبق ذكره متغيِّرات الرَّبيع العربي، وذكرنا لكم منها أيضاً إشاعة لعن آخر هذه الأمَّة لأولها، وانتشار الفواحش والعلل القِيمية والأخلاقية والوقوف أمام النُّصوص الشَّرَعية بعلل وتحدى كمن يريد أن يسقط قيمة الإرث بين الرجل والمرأة أو المساواة بين الرجل والمرأة في كلّ شيء، نحن مؤمنين أنَّ المساواة الشرعية قائمة في الحقوق موجودة، أما في الوظائف لا، فإنّ لكل منهم وظيفة، المرأة لها حقوق والرجل له حقوق معروفة، ومنها مشتركة، أما الوظائف لا، هناك وظائف للرجل وهناك وظائف للمرأة، بل بمعنى أدق وظائف للذكر ووظائف للأنشى، فإذا اتّحدت وظائف الذكر والأنشى كما يفعل الشيطان الآن؛ مثلها أشاع في الشُّعوب زواج المثلية، أو كما أخبر النَّبيِّ عَيْكُ أنه في آخر الزمان يكتفي الرِّجال بالرِّجال والنِّساء بالنِّساء تعرف أن هنا نذير خطر كما فُعِلَ لقوم لوط، لأن الاسلام بنى قيم ليست مبنية على التعبُّد فقط وحده، وإنها على حفظ الشُّعوب من الإنحلال الخلقي بها فيه من الأوبئة والأمراض والأعراض والأغراض التبي تفتك بالشُّعوب، فالله تعالى حريص على عباده ومن حرصه عليهم أنزل اليهم ضوابط شرعية وأمرهم أن يلتزموا بها لمصلحتهم فلما خالفوها وذهبوا إلى ما اخترعته عقولهم وقعوا في هذا البلاء نسأل الله الحفظ السلامة.

إذن مرحلة الغثاء كم هم مقسمة في كتب فقه التحولات آخر مراحلها الآن والتي نحن فيها هي مرحلة الاستنفار(١)، وذكرنا

<sup>(</sup>١) والمتابع لكتابات سيدي الحبيب يجد تقسيم مرحلة الاستنفار إلى ثلاث محطّات



لكم فيها المفاصل الواضحة التي تجعل بعض الأمور تصير إلى هذا المعنبي من العلامة الوسطى، كما جماء في الحديث عنه عِيْكَةِ: «لم تظهر الفاحشة في قوم حتى يعلنوا بها.. "(١)، حتى يعلنوا بها ذكرنا معناها، فالفاحشة موجودة في كلِّ العصور ولكن عندما تتحوَّل من عمل مخفي والعياذ بالله كالزاني أو شارب الخمر أو اللاَّئط أو من يقع في الحرام كان مخفى وصار معلن، حتى صار يفتخر بها كما نرى الآن في النوادي اللَّيلية، ونرى في بعض المجتمعات يتزوَّج الرَّجل بالرَّجل والمرأة بالمرأة، ونوادى العراة وما شاكلها هذه صارت الآن معروفة، لكن هذه أسباب الشرّ التي تصيب الشُّعوب والأمم، هي أصابت الكفار في البداية وكفاهم كفرهم لولم يعاقبوا، لكن عندما انتشرت إلى أمَّة لا إله إلا الله وهو ما يسمى عندنا في فقه التحولات بـ(الاستتباع)، هنا شملت العقوبة لأجل أن يعرف أهل الإسلام أنَّ لهم خصوصيَّة وأنَّ لهم شرف يجب أن يحافظ واعليه فيه يحفظ الله الكفار؛ لكن إذا سقط المسلمين بما وقع به الكفار واستتبعوا وصاروا كما قال رسول الله علياتية: «لتتبعن سَنن من قبلكم شبراً بشبر، وذراعاً بذراع، حتى لو سلكوا جحر ضبِّ لسلكتموه»(٢)، وهذا العذاب الذي ترونه ومثل هذه الآيات إنما هي رسالة قال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُم بِثَيْءٍ مِّنَ ٱلْخُوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتُّ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ \* ٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَكَبَتْهُم مُصِيبَةٌ قَالُوٓاْ إِنَّا

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، (٣٤٥٦).



مفصلية، الأولى: تنفّس الشعوب تحت مظلة الكفر بها يسمّى ويُعرف بـ (الربيع العربي)، الثاني: صراع الرايات الصفراء والسوداء (الطائفية)، الثالث: معارك الذّهب وحرب المياه. (١) «سبق تخريجه».

**~8**(8

╼<del>ୡୢୡ</del>

لِلَّهِ وَإِنَّآ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٥-١٥٦].

لاحظوا كلمة (شيء) شيء من الخوف والجوع ونقص من الأموال والأنفس والثمرات، نسأل الله السلامة.

هـذا مـابـدالي في هـذا الموضوع وأحببت أن أضعـه عليكـم في هـذه السَّاعة الطيبة المباركة وإن شاء الله إذا استجد شيء في هـذا البـاب ولا زالت الأمور أمامنا واضحة تحتاج إلى بحث وإلى مراجعة إن شاء الله نجلس تحر(١).



<sup>(</sup>١) هذه المعالجة المعمقة في المجتمع العلمي لفقه التحوّلات مساهمة حيّة تفاعليّة لفقه التحوّلات في هذا الحدث العالمي والذي لا نزال نعيش هذه الأيام آثاره المتنوعة والمتعددة، والمعالجة دوماً مسبوقة بالتوصيف.





## صَوت إبليس وعَين الدُّجال(١)

## مصادر الشُّر الأربعة في العالم

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرُءَانَ فَأَسْتَعِذُ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيَطُنِ ٱلرَّجِيمِ ﴾ [النحل: ٩٨].

وجَّه الله سبحانه وتعالى النَّبيّ عَلَيْهُ ومِن ورائِهِ أُمَّته إلى أدب الاستعاذة من الشيطان وشروره؛ لأنَّ للشَّيطان همزُّ ومحضرٌ وأدوات وآليَّات قد ذكرها الله سبحانه وتعالى ضمن تحذيره من المشروع الشَّيطاني في القرآن، فقد قدَّم الشَّيطان مشروعاً استراتيجياً وبرنامجاً محتداً وطلب من الله أن يُنظِرَه إلى يوم الوقت المعلوم.

وأمام هذا الوقت الطويل سيقعد على الصِّراط المستقيم ليَحتَنِك ذريَّة بني آدم؛ ﴿ قَالَ أَرَءَيْكَ هَذَا الَّذِي كَرَّمْتَ عَلَى لَهِ الْخَرْتَنِ لِيَحتَنِك ذريَّة بني آدم؛ ﴿ قَالَ أَرَءَيْكَ هَذَا الَّذِي كَرَّمْتَ عَلَى لَهِ لَهِ الْخَرَيْتَ وَالْمَراد من إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ لَأَخْتَئِكَنَّ ذُرِيَّتَهُ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٦٢]، والمراد من ذلك أن يخرجهم عن المقصود؛ يُقال في احتناك البهيمة أو الدابَّة أنَّه تغطية عينيها وإخراجها عن المسار ثم صرفها إلى جهة أخرى (٢)، وهذا

<sup>(</sup>٢) روى القرطبي في تفسيره: «ومعنى (لأحتنكن) في قول ابن عباس: لأستولين عليهم. وقاله الفراء. مجاهد: لأحتوينهم، ابن زيد: لأضلنهم، والمعنى متقارب، أي لأستأصلن ذريته بالإغواء والإضلال، ولأجتاحنهم، وروي عن العرب: احتنك الجراد الزرع إذا ذهب به كله، وقيل: معناه لأسوقنهم حيث شئت وأقودنهم حيث أردت. ومن قولهم: حنكت الفرس أحنكه وأحنكه حنكا إذا جعلت في فيه الرسن، وكذلك احتنكه»، (١٩/ ١٨٧).



<sup>(</sup>١) هـذا عنـوان لعـدة مقـالات تتعلـق بإبليـس والدجـال والفتـن، أصلهـا برامـج وكلـات ودروس ألقاهـا المؤلّـف في عـدة مجالـس وأماكـن وفضائيـات.



المقصود الإبليسيّ والمشروع الشَّيطانيّ بأن يجلس للإنسان على الصِّراط المستقيم تارةً بالوسوسة وتارةً بالأمانيِّ وتارةً بالتَّحزين.

وقد ذكر الله في القرآن مئتين وثلاثة وستين وسيلة وآليّة ومدخلاً للشّيطان على بني آدم، ويستطيع الإنسان أن يغلق هذه المداخل بالاستعاذة والتحصُّن بالله، وإنَّ الاستعاذة في مفهومها القرآني واسعة، بل وتشمل سوى الشَّيطان من الشُّرور التي قد تمسّ الإنسان، فسورَتَي الفلق والنَّاس تسمَّيان: (المعوِّذتين) ؛ قال تعالى في الأولى: ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلفَلَقِ ﴾ [الفلق: ١]، وفي الثانية: ﴿ قُلُ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴾ الأولى وهي الفلق نستعيذ بربِّنا من ثلاثة أشياء، وفي السورة الثانية وهي الناس نستعيذ ونلوذ بثلاثة أوصاف لله من شيء واحد؛ ففي سورة الفلق نقول:

﴿ إِنْ مِ اللهِ اللهِ ، ﴿ وَمِن شَرِعَ اللهِ . ﴿ أَعُودُ ﴾ أي: نلجاً ونتحصّن ونتوجّه إلى الله ، ﴿ وَمِن شَرِعَ اسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾ وهو أول مصدر من مصادر الشَّر، ثم: ﴿ وَمِن شَرِّ النَّقَ شَنْتِ فِ ٱلْعُقَدِ ﴾ ثاني مصدر من مصادر الشّر، ثم: ﴿ وَمِن شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ المصدر الثالث للشَّر.

بينها في سورة النَّاس: ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ \* مَلِكِ ٱلنَّاسِ \* مَلِكِ ٱلنَّاسِ \* إِلَكِ النَّاسِ \* إِلَكِ النَّاسِ \* إِلَكِ النَّاسِ \* إِلَى النَّاسِ \* إِلَكِ النَّاسِ \* إِلَى النَّاسِ \* إِلَى النَّاسِ \* إِلَى النَّاسِ \* إِلَى النَّاسِ \* أَلْوَسُواسِ ٱلْخَنْتَاسِ \* إِلَى النَّاسِ \* أَلْوَسُواسِ ٱلْخَنْتَاسِ \* أَلْوَسُواسِ ٱلْخَنْتَاسِ \* أَلْوَسُواسِ الْخَنْتَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ





إلى ربنا ومالكنا وإلهنا أن يعيذنا من هذا الوسواس الخنَّاس، لذلك قال العلماء: إنَّ مصادر الشَّرور في العالم أربعة لا تخرج عنها:

- ١. الوسواس الخنَّاس ببرنامجه وحزبه وأولياءه ومن في دائرته.
  - ٢. والحاسد إذا حسد.
  - ٣. والنفَّاثات في العقد.
  - ٤. والغاسق إذا وقب.

ومن معاني الفلق: الفجر، ومن معانيه أيضاً: كل ما يفلق عنه الوجود والحياة (۱) قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ الْمُكِّ وَٱلنَّوَى ﴾ [الأنعام: ٩٥]، فالمقابلة هنا تكون بأنَّنا نستعيذ بالله خالق الفجر بضيائه ونوره من شرّ كلِّ غامض ومستور، ونستعيذ أيضاً بالله القادر فالق الحبِّ والنوى بقدرته المطلقة على الخَلق من شرور خلقه.

والغسق: الظلام، فيسدل اللّيل ستوره وعتمته ليغمر الأرجاء ويستر كلّ ما يحاك في الظلام من نتاج شياطين الإنس والجن.

إنَّ هـذه الأربعـة: الوسـواس الخنَّاس، والغاسـق إذا وقب، والنفاثات في العقد، والحاسد إذا حسـد تمثـل مصادر الشَّر الأربعـة في العالم، وإنَّ لله سبحانه وتعالى حكمـة في المدافعـة بـين الخير والشَّر والحقِّ والماطل والطَّهارة والنَّجاسة وبين أهـل السّعادة وأهـل الشّقاوة،

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير القرطبي»، (۲۰/ ۲۰۵).



قال تعالى: ﴿ وَلُو لَا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَكِ وَفَي قراءة: وَلَكِ اللّهَ ذُو فَضَلٍ عَلَى الْعَكَمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥١]، وفي قراءة: ﴿ وَلَو لَا دَفَاعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بَبَعْضٍ ﴾ (١) إذن لله مُراد في أن يجعل دار الدنيا دار امتحان، وقد جعل الموت والحياة ليبلونا أيّنا أحسن عملاً، وفي المثل الدارج عندنا نقول: «عند الامتحان يُكرم المرء أو يُهان»، لذلك لواء سيدنا محمد في أرض المحشر له اسمين: لواء الحمد، ولواء الكرامة.

ما المعنى الذي يقصده الحقّ سبحانه وتعالى في قوله: ﴿ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾ ؟ إنّ من يقرأ في تفسير هذه الآية أو ينظر في معانيها سيجد أقوالاً متعددة للعلاء، أوضح ما في الموضوع رواية السيدة عائشة قالت: «أخذ النّبيّ عليه بيدي، فإذا القمر حين طلع فقال: «تعوذي بالله من شر هذا، هذا الغاسق إذا وقب (٢)، وقال الطاهر ابن عاشور في «التحرير والتنوير» (٣): أي: «إن الغاسق إذا وقب هو اسم جامع لكل الأعمال الظلامية، ولكل عمل يدبر بليل أو يحصل في خفاء »، وما أكثر الأعمال الظلامية التي تُحاك لأمة سيدنا محمد في هذه الأيام، مثلاً: برنامج تهويد القدس، وهو برنامج طويل لم يدبر في ليلة أو ليلتين، وقد حيك في أكثر من مئتي سنة، فالمخرج والمطبخ العالمي يعمل على تفكيك الأمة قليلاً قليلاً ويعمل على المشاعر والوعي، يعمل على تفكيك الأمة قليلاً قليلاً ويعمل على المشاعر والوعي،

<sup>(</sup>٣) «التَّحرير والتنوير»، لابن عاشور، (٣٠/ ٦٢٠).



<sup>(</sup>۱) انظر: «النشر في القراءات العشر »، لابن الجزري (۲/ ٢٣٠٩).

<sup>(</sup>٢) «الشُّنن الكبرى»، للنَّسائي، (١٠٠٦).



ونتاج هذا العمل هو ما وصلنا إليه اليوم.

فالغاسق إذا وقب هو جزء من أعال الشَّر في العالم والتي تكون على مستوى الأفراد والشّعوب والأمم، وكلّ عمل يحاك تحت الطاولة أو خلف السِّتار في عتمة اللَّيل وسواده وظلمته هو الغاسق إذا وقب، وهذا ما علّمنا ربنا أن نستعيذ منه ﴿ وَمِن شُرِّعَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾ [الفلق: ٣]، فهو كلّ عمل ظلهاني أو ظلامي ليس في بياض النهار أو وضوح من الأمر.

ثم : ﴿ وَمِن شَكِرُ النَّفَاتُ تِ فِ الْعُقَدِ ﴾ [ الفلق : ٤ ]، وهنا جاءت ﴿ النَّفَ ثَنْتِ ﴾ بصيغة جمع المؤنث السالم إشارة إلى أن هذا العمل قد يكون عملاً بسائياً، وأيضاً قد يكون عملاً جماعياً، فجمع المؤنث السالم يدل دائياً على الجاعة ويدلّ على المجموعة، فهذا العمل قد انخرطت فيه مجموعات وأصبح مظهراً للتكسُّب، و «العقد»: جمع عقدة، وهي ربط في خيط أو وتر(۱)، وهي التي تؤزم المشكلة، وقد يكون هذا في مظهر من مظاهر السّحر والنّفث وما يسمّى بالحجابات والأعمال الشّعانية، وقد يكون كذلك جزءاً من إدخال العقد في مسيرة كلّ برنامج.

ثم قال الله عز وجل : ﴿ وَمِن شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ [ الفلق: ٥]، والحاسد: إنسان مريض غير قنوع معترض على قضاء الله ينفعل ويشتهى كل ما في أيدي الناس ولا يقنع بها في يده، إن الحاسد إذا حسد

<sup>(</sup>۱) «التحرير والتنوير»، (۳۰/ ۲۲۸).





والعياذ بالله ـ نظرته تمرض الصحيح وتجلب التَّعب، قال عليه الصلاة والسلام: «العين تدخل الرجل القبر وتدخل الجمل القدر» (١).

قالوا: إذا كانت نظرة الحاسد تشقي وتمرض فإن نظرة المحب تشفى وتسعد.

وإنَّ أنواع النظرات كشيرة في القرآن إن تتبعناها .، فالقرآن تكلّم عن نظرات إيجابية ونظرات سلبية، منها مشلاً: ﴿ ثُمُّ نَظَرَ \* ثُمُّ عَبَسَ وَبَسَرَ ﴾ [المدثر: ٢١ - ٢٢]، ومنها: ﴿ فَنَظَرَ نَظَرَةً فِي ٱلنَّجُومِ ﴾ [الصافات: ٨٨]، ومنها: ﴿ وَتَرَكَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩٨].

إنَّ أنواع النّظر متنوعة بتنوُّع أصحابها لذلك نتعوَّذ بالله من نظرة الحاسد والحاقد والناقد والكائد والعائن، كها أخبر سبحانه: ﴿ وَمِن شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ [ الفلق: ٥]، لأن نظرة الحاسد تحوي سيالات عصبية وانفعالات بشرية وتأوهات ذاتية واعتراضات على الأقضية الربانية وتشوُّهات معرفية أمام الأقدار الإلهية المنزلة، حيث تجد الحاسد يصادم بانفعالاته ما فعل الله سبحانه وتعالى وقدر.

أما الجزء الرابع والأخير فتكلّمنا عنه سابقاً وهو الوسواس الخناس ومشروع الشَّيطان في الأرض والتكنيكات الشَّيطانية التي ذكرها الله لنا، فعرفنا كيف يأتي الشَّيطان للإنسان في يقظته ومنامه وما هي وعود الشَّيطان، لذلك على الإنسان أن يحاول دفع الشَّيطان ما استطاع

<sup>(</sup>۱) «مسند الشهاب القضاعي»، (۱۰۵۷).





متبعاً منهج النَّبيّ عَلَيْهُ بأن يسدِّد ويقارب، فعن أبي هريرة أن النَّبيّ عَلَيْهُ وَالدَّين النَّبيّ عَلَيْهُ وَالدَّين أحدُ إلا غَلَبه، فسدِّدوا وقاربوا وأبشروا، واستعينوا بالغدوة والرَّوحة وشيءٍ من الدُّلجة»(١).

### خطر العمل الإبليسي الـمُمَنهج

إنَّ خلق الإنسان مسبوق بتكوينات خلقية أخرى مختلفة في هذا الوجود في أرضه وسهائه وبرَّه وبحره، فهناك التَّكوين الملكي وهناك التَّكوين الجنِّي، والله تعالى قد تأذن بأن يجعل خليفة عنه في الأرض وله حكمة في ذلك سبحانه، وقد حدثنا في القرآن فقال: ﴿إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةَ ﴾ [البقرة: ٣٠]، أي: سأجعل في الأرض متصرِّف ومستخلف أعطيه أسهائي وأتجلى عليه بآلائي، والملائكة بأدبها ونورانيتها قالت: ﴿وَنَحُنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾ [البقرة: ٣٠]، أي: نحن نسبِّحك ليلاً ونهاراً فنقول: سبوح قدوس. وهذا ذكرها التنزيهي الذي يحمل معنى السَّلام والنزاهة، لكن مراد الله عزَّ وجل أوسع من ذلك.

ومن قبل ذلك تعجبت الملائكة وقالت: ﴿ أَيَحَمُ لُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَآءَ ﴾ [البقرة: ٣٠]، أي: هل ستجعل في الأرض من يسفك الدم؟ وإن أخطر شيء في العالم وعلى الخلفاء في الأرض هو سفك الدم، فقال الله تعالى: ﴿ إِنِي ٓ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠]، أي: أنا سأعلِّم هذا المخلوق أسمائي وسأرفعه بالعلم إلى رتبة يتنزَّه بها عن



<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، (۳۹).



سفك الدَّم ويصبح بها مظهر خلافة كاملة عن الله، وأريد منكم أن تسجدوا له حينها أُظهر ألسرِّ النورانية التي سأجعلها فيه، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَلَيْكِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَنفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤].

حصل هذا المشهد العجيب وأمر الله تعالى رؤوس المخلوقات وعلى رأسها الملائكة أن يسجدوا لآدم، وإذا بـ «عزازيل» أو «أبو مُرة» أو «إبليس»، على تسمياته المختلفة في الكتب يظهر في مظهر الاعتراض ويبدأ بإيجاد مبرِّرات بأسلوب عنصري عرقي تكويني لعدم انصياعه لأمر الله الخالق: ﴿قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾ [الأعراف: ١٦]، وفي آية أخرى: ﴿قَالَ ءَأَسَجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِيناً ﴾ [الإسراء: ٦١].

إنَّ أكثر الكلمات التي تورث الكراهية أربعة: (أنا) و(نحن) و(لدي) و(عندي)، لأنّ فيها نوعاً من التملُّك والأنوية والأنانية، وإبليس هو إمام هذا المسلك، فقد فضَّل عنصرية النَّار على عنصر الطين، ونحن في الطبائع نعلم أن النار في قيمتها وإمكانياتها كعنصر مجرَّد أعلى من الطين، لكن الله تعالى لم يجعل خلقة آدم طيناً مجرَّداً لا يتمالك، وإنها جعل فيه النَّفخة والنَّفس وهي (التسوية)، والإنسان توليفة عناصر، فالشيطان هو أول من أبغض وكره بل وصدَّر خطاب الكراهية في ذراريه وقبيلته وجماعته وتوعد وتعهَّد حينها أُخرِج من حضرة الحق فقال: ﴿ لأَفَعُدُنَّ لَهُمُ صِرَطكَ المُسْتَقِيمَ ﴾ [الأعراف: ١٦]، أي: سأنزل وأحتنك ذرية آدم بقوله: ﴿ لأَحْتَنِكَنَ ﴾ [الإسراء: ٢٢].



توعَّـد الشيطان أن يخرجهم عن خطَّهم ومحرابهم وسِلمهم وأمنهم ضمن خطط وطرق، وقد ذكر الله تعالى في القرآن مداخل الشيطان على الإنسان، كيف ينفخ فيه الغضب وكيف يؤجج فيه موضوع الشَّهوة وكيف يعده بالفقر، فالله تعالى لم يعد عباده بالفقر فهـ و الغني، بـل دائمًا يعـد بالفضـل والـرِّزق والمغفـرة: ﴿ ٱلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقَرَ وَيَأْمُرُكُم بِٱلْفَحْشَآءَ ۖ وَٱللَّهُ يَعِدُكُم مَّغْفِرَةً مِّنْهُ وَفَضْلًا ۗ وَاللَّهُ وَسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٦٨]، فانظر إلى الفرق بين دعوة الرَّحمن ودعوة الشَّيطان، إنَّ دعوة الرَّحمن محبة وسِلم وسلامة، قال عَيْكَ «فإن دماءكم، وأموالكم، وأعراضكم، بينكم حرام، كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا»(١) ، أما دعوة الشيطان فهي كراهية وتوتُّر واستحلال للدماء والمحرَّمات، فإنَّ للشيطان منظومة وهيكلية وأسلوب في تعامله مع الإنسان، والعجيب أن أكثر شيء يفرح به الشَّيطان قبل الكفر والمعصية والإضلال، هو أن يأتيه أحد عفاريته وأخدانه وخدامه وأجناده ويقول له: أنا الَّليلة أفسدت بين رجل وامرأة وفرَّقت بينهما وغيّرت قلوبهما وفكّكت سلم البيت ودمَّرت المحبة فيه، قال رسول الله عليه: «إن إبليس يضع عرشه على الماء، ثم يبعث سراياه، فأدناهم منه منزلة أعظمهم فتنة، يجيء أحدهم فيقول: فعلت كذا وكذا، فيقول: ما صنعت شيئاً، قال ثم يجيء أحدهم فيقول: ما تركته حتى فرقت بينه وبين امرأته، قال: فيدنيه منه ويقول: نعم أنت»(Y).



<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، (٦٧).

<sup>(</sup>۲) "صحيح مسلم"، (۲۸۱۳).



# الثالوث الوَبائي

يقول شيخنا أبوبكر المشهور حفظه الله تعالى أنّ هناك ثالوثاً وبائياً في العالم مكون من: إبليس، والدَّجال، وأهل الكفر في كل زمان، والإنسان في أصله ليس كافراً، فالكفر طارئ على بني آدم قد جاء من عند إبليس الذي عقيدته الكفر، أما الدَّجال فعقيدته السِّياسة، وأهل النُّور في كلّ زمان يريدون أن يستنقذوا النَّاس من الكفر وأن يستعلوا على أوراق السِّياسة وأبعادها، فهاذا يريد أهل الظُّلمة؟ ماذا يريد أهل الحجاب؟ ماذا يريد أهل الانقطاع؟ قال تعالى: ﴿يُرِيدُونَ اللهُ الْعَلَمُ مُنَمُ نُورُهِ ﴾ [الصَّف المَّهُ إلَّا أَن يُتِمَ نُورَهُ ﴾ [التوبة: ٣٦] وفي آية أخرى: ﴿وَاللهُ مُنَمُ نُورِهِ ﴾ [الصَّف المالية وكلها زادت مساحة النُّور في العالم حياة الإنسان ضعفت مساحة الظَّلام، وكلها زادت كتلة النُّور في العالم ضعفت كتلة الظَّلام.

وقد بيّن بين لنا الله سبحانه وتعالى في كتابه معالم المشروع الإبليسي، وذكر لنا رؤية إبليس وأسلوبه في الحياة، فكل صوت يحدثك بأنه سيصيبك الفقر هو صوت ظلام إبليسي، قال تعالى: ﴿ ٱلشَّيْطُنُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ ﴾ [البقرة: ٢٦٨]، فيدخل الشيطان على النَّاس بالأماني، ويأتيهم بالتَّزيين، وفي المنام يأتيهم بالتَّحزين، عمله في اللَّال والنَّهار، ماذا يريد الشيطان؟

في سورة الإسراء توعّد الشيطان وقال: ﴿لَأَحْتَنِكُنَّ وَوَالَ: ﴿لَأَحْتَنِكُنَّ وَوَالَ: ﴿لَأَحْتَنِكُنَّ وَوَال



معنى الاحتناك؟ نذكر مشال تقريبي: كدابة أو بهيمة تعمل في حقل وحرث، شم يوضع حائِل على عينها قطع وحجب، شمَّ إخراجها إلى طريق آخر، شمَّ أخذها في ذلك الطَّريق المخالِف، وهكذا عمل إبليس أن يخرجنا عن الصِّراط المستقيم فقال تعالى: ﴿ لَأَفَعُدُنَ لَمُمْ صِرَطَكَ المُسْتَقِيمَ فَقال تعالى: ﴿ لَأَفَعُدُنَ لَمُمْ صِرَطَكَ المُسْتَقِيمَ فَالَ تعالى: ﴿ لَأَقَعُدُنَ لَمُمْ صِرَطَكَ المُسْتَقِيمَ ﴾ [ الأعراف: ١٦]، ولكن أهل النُّور فيها قاله سبحانه عنهم: ﴿ إِنَ النَّيْكِ اللَّهُ عَلَى الشَّيْطُنِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ [ الأعراف: ٢٠١].

# أمارات السَّاعة ومظاهر الانحرافات والفتن

إنّ الفتن أنواع، منها العامة الخاصة، ومنها فتن المحيا والمات، وهذه الفتنة قضية تتعلق بجانب ينظر فيه الإنسان ويبحث عن الحكمة فيه؛ لأن النّبيّ على في آخر مئة يوم في حياته قبل انتقاله إلى الرفيق الأعلى في أواخر ذي الحجة ومحرم وصفر وأوائل ربيع أول حينها رجع من حجّة الوداع قد نزل عليه قول الله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحَمُ الْمَيْتَةُ وَالْمَوْقُودَةُ وَالْمُرَدِيةُ وَالنَّطِيحَةُ وَاللَّمُ وَلَمَ الْمَيْتَةُ وَالْمَوْقُودَةُ وَالْمُرَدِيةُ وَالنَّطِيحةُ وَاللَّمُ وَلَمَ الْمَيْتَةُ وَالْمُوقُودَةُ وَالْمُرَدِيةُ وَالنَّطِيحةُ وَمَا أَكُلُ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكِيتُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ وَأَن تَسْنَقُسِمُواْ بِاللَّزَلَو قَلِكُمُ وَمَا أَيْكُمُ الْمُنْتَى اللَّهُ مِن وَيَنِكُمُ وَالْمَوْقُودَةُ وَالْمُوقُودَةُ وَالْمُوقُودَةُ وَالْمُولِقُودَةُ وَالْمُوقُودَةُ وَالْمُولِولِيقِ وَمَا أَيْكُمُ اللَّيْمِ عَلَى النَّصُلِ وَأَن تَسْنَقُسِمُواْ بِالْلَاثُومِ وَلَيْكُمُ الْمُنْتَعِيمُ وَالْمُولِيقُولُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُلِ وَانْ تَسْنَقُسِمُواْ بِالْلَازُلُومُ الْمُمْتَلِكُمُ وَمَا أَلَى اللَّهُ عَلَى النَّعْمَةُ وَالْمُولُومُ وَالْمُ اللَّهُ عَلَى النَّمُ وَاخْشُونُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَا مِن دِينِكُمُ وَالْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

نزل فيها الإسلام بخلاصات: ما الإسلام، ما الإيهان، ما الإحسان؟ وفي المجلس ذاته وضمن وحدة شرعية واحدة ووحدة موضوعية واحدة سأله سؤالاً عن المتغيرات وهو: متى الساعة؟ قال: «ما المسؤول بأعلم من السائل، فسأله عن أماراتها» (۱).

وإلى يومنا هذا تعمل الأمّة المحمّدية في جواب الإسلام، وهو الأركان الخمسة وتفصيله في الفقه، وفي الإيان وأركانه الستة وتفصيلها في العقائد، وفي الإحسان وتفصيله في المراقبة والمشاهدة في علم السلوك أو التزكية، لكن غُيِّبَ أو تغيَّب الكلام لظروف ذاتية وموضوعية عن السُّؤال الرابع الذي هو جزء مما يندرج تحت هذا العِلم وهو الفتن ومُضلات الفتن والأشراط والملاحم، وهذا هو العلم الذي يسمَّى بعلم السَّاعة، قال الله في سيدنا عيسى: ﴿وَإِنّهُ رَلِعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلاَ تَمْتُرُنَكَ بعلم السَّاعة، قال الله في سيدنا عيسى: ﴿وَإِنّهُ رَلِعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلاَ تَمْتُرُنَكَ بعلم السَّاعة، والعلم الذي يسمَّى إلا خرف: ٢٦]، وفي حديث ابن مسعود في «المعجم الكبير» للطبراني: قال «يا رسول الله، هل للسَّاعة من علم تعرف به السَّاعة؟ فقال: «نعم يا ابن مسعود، إن للساعة أعلاماً وإن للساعة أشراطاً» (٢٠)، وفي رواية أحمد في «المسند»: «ولكن أخبركم بمشاريطها» (٣).

وعندما تكلم النّبيّ عَلَيْه في الفتن قال في فتنة مقتل عثمان: « فإنها أوّل الفتن»، وإذا أردتَ أن ترسم خطاً بيانياً وتتبع مواقع



<sup>(</sup>١) "صحيح البخاري"، (٥٠)، و "صحيح مسلم"، (٥) (٩) .

<sup>.(1.007)(7)</sup> 

<sup>(</sup>۳) «مسند أحمد»، (۲۳۳۰ ).

الفتن في الأمّة المحمدية فانظر قول النّبيّ على: «وآخرها الدّجال» (۱)، وفي «الصحيحين» (۲) تكلّم النّبيّ على عن مظهر من مظاهر الانحراف في الأمة، لما جاءه رجل فقال له: «اتق الله يا محمد، فقال: من يطع الله إذا عصيت؟ أيأمنني الله على أهل الأرض فلا تأمنوني»، ثم قال عليه الصّلاة والسّلام: «إن من ضئضئ هذا \_ أو: في عقب هذا \_ قوماً يقرءون القرآن لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من الدّين مروق السّهم من الرمية، يقتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان، لئن أنا أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد»، وفي رواية أخرى قال: «كلا خرج قرن قطع، أكثر من عشرين مرة، حتى يخرج في عراضهم الدجال» (۱)، قالوا: هم من عشرة إلى عشرين جيل، أولهم في زمن سيدنا النّبيّ على فكرياً وآخرهم في زمن الدّجال عملياً.

يقول سيدنا علي بن أبي طالب: «إن آخر خارجة تخرج في الإسلام بالرَّميلة رميلة الدَّسكرة، فيخرج إليهم الناس فيقتلون منهم ثلثاً ويدخل ثلث ويتحصن ثلث في الدَّير دير مرمار، فمنهم الأشمط، فيحضرهم الناس فينزلونهم فيقتلونهم، فهي آخر خارجة تخرج في الإسلام» (أن)، إذن معنا معلومات واضحة من النَّبيّ عَلَيْ حيث قال: «فارس نطحة أو نطحتان ثم لا فارس بعدها أبداً» (٥)، فبين النَّبيّ عَلَيْهُ

<sup>(</sup>٥) المصدر السّابق، (١٩٣٤٢).



<sup>(</sup>۱) «مصنف ابن أبي شيبة»، (۳۵۹۲۰)، و «المجالسة وجواهر العلم»، للدينوري، (۲۸٦).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، (۲۲٤٤)، و«صحيح مسلم»، (۱۶۳) (۱۰۱٤).

<sup>(</sup>۳) «سنن ابن ماجه»، (۱۷٤).

<sup>(</sup>٤) «مصنف ابن أبي شيبة»، ( ٣٧٦٢٢).



مدة صلاحية الشعوب والحركات في العالم.

ويقول سيّدنا عليّ رضي الله عنه: «ما من ثلاثمئة تخرج إلا ولو شئت سميت سائقها وناعقها إلى يوم القيامة» (۱)، ويقول سيّدنا حذيفة رضي الله عنه: «ما من صاحب فتنة يبلغون ثلاثمئة إنسان إلا ولو شئت أن أسميه باسمه واسم أبيه ومسكنه إلى يوم القيامة، كل ذلك مما علّمنيه رسول الله عليه (۲).

هـذاعلـم نبوي وتأييـد مـن الله لرسـوله على الله عـز وجل قال عـن نبيّه: ﴿ وَمَاهُو عَلَى ٱلْعَيْبِ بِضَنِينِ ﴾ [التكويـر: ٢٤]، ضنين أي: وما محمّد على الوحي ببخيـل يقصِّر في تبليغه وتعليمه (٣)، والله عـز وجلّ الـذي علّمه حيث قـال في كتابه: ﴿ وَلَوْلاَ فَضُلُ ٱللّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ المُحَمّت طَآبِهُ مُ مِنْ اللّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ وَمَا يُضِلُّونَ فَلَ اللّهِ عَلَيْكَ وَمَا يَضُلُّونَ اللّهِ عَلَيْكَ وَمَا يَضُلُّونَ اللّهِ عَلَيْكَ وَمَا يُضِلُّونَ وَمَا يُضِلُّونَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَمَا يَضُلُّ اللّهِ وَأَنزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكَخُلُبُ وَلَخِكُمَةً وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَاكَ فَضُلُ ٱللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النسـاء: ١١٣]، وقـال سـبحانه: ﴿ فَنُعَلَى اللّهُ الْمَلِكُ ٱلْمَالِكُ ٱلْمَالُكُ عَظِيمًا ﴾ [النسـاء: ١١٣]، وقـال سـبحانه: ﴿ فَلَعَلَى اللّهُ الْمَلِكُ ٱلْمَلِكُ ٱلْمَالِكُ الْمَقْلَ إِلْمُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النسـاء: ١١٣]، وقـال سـبحانه: ﴿ فَلَكُ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طـه:

وحتى في شأن الروم قال عليه: «والروم ذات القرون أصحاب بحر وصخر، كلّا ذهب قرن خلف قرن مكانه هيهات إلى آخر

<sup>(</sup>٣) «تفسير الصابوني»، (٣/ ٥٠٠).



<sup>(</sup>۱) «الفتن»، لنعيم بن حماد، (۲۸) (۱/ ۳٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السّابق، (١٨) (١/ ٣١).



الدَّهر، هم أصحابكم ما كان في العيش خير»(۱)، وذكر فيهم - في «صحيح مسلم»(۲) - خمس صفات في منظومتهم المجتمعية ونمطهم الذي يتحركون فيه، حيث يكون ذلك من وسائل ثباتهم واستدامتهم إلى آخر الزمان.

# من صور مسلك الدُّجل في الأجيال والشُّعوب

تبرز في العالم اليوم ظاهرة السّحر والشعوذة والكهانة والعرافة من شؤون الدجل المختلفة، يتسوَّر فيها الناس محاريب الغيب ويستدفعون فيها البلايا والأسقام والأوجاع بأسلوب غير شرعي لم يأذن به الله يزيد الإنسان رهقاً وزهقاً، ولقد ورد في أحاديث النَّبيّ عَيْكُمُ أنه قال: "من أتى عرّافاً فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة» "".

<sup>(</sup>۳) «صحیح مسلم»، (۱۲۵) (۲۲۳۰).



<sup>(</sup>۱) «مسند الحارث»، (۷۰۲).

<sup>(</sup>۲) انظر: «صحیح مسلم»، (۳۵) (۲۸۹۸).



مَّغَفِرَةً وَأَجَرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩]، يأمرنا القرآن بأن نكون أشداء على مسلك الكفر والدَّجل والكذب، فإن لم نكن أشداء أمام هذه المدخلات إلى عقول وقلوب أولادنا وبناتنا وساحات وعينا ومشاعرنا فأين سنكون أشداء؟

لا للحماسات والمرجليات في غير مكانها وموقعها، علينا أن نكون أشداء بأن نأكل مما نزرع ونلبس مما نسج ونركب ما نصنع، أشداء بأن نحافظ على هويتنا في أو لادنا، أما أن نصبح كما قال محمد إقبال: منزوعي العاطفة الدينية، عقولاً وقحة وقلوباً لا تعف عن الحرام بمظاهر اختراق لدواخلنا وبواطننا، صورة الواحد منا مسلم لكن كيانه من الداخل لا ندري على أيّ فكر أو ملّة أو شعار فهذا ما لا نريده.

ومن هنا نجد في كتاب: «التليد والطارف»، و «الأسس والمنطلقات»، تفريغاً وتفصيلاً واضحاً من شيخ فقه التحولات الحبيب أبو بكر المشهور بين الدجل والدّجاجلة والدّجّال، وأن ظاهرة الدّجل بها فيها من تعمية وإضلال وقلب للحقائق هي الأخطر، ويحتاج الباحث إلى متابعة معمّقة في موقع العمل الدّجّالي وظهور آثاره في بيت القرار الإسلامي مبكراً في الصّدر الأول والزمن الأطهر.

## فتنة المسيح الدُجال

قال تعالى: ﴿ وَأَتَّقُواْ فِتَّنَةً لَّا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمَّ خَاصَّةً



وَأَعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ شَكِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [ الأنفال: ٢٥]، هناك فتن عامّة وفتن خاصّة، أما الفتنة الخاصّة فهي التي تصيب كل إنسانٍ في ماله وأهله وولده، وهنالك فتن عامّة تنازل الأمّة، وهناك فتن وهناك مضلات الفتن، والنّبيّ على كان يستعيذ من أبرز فتنة حياتيّة وأبرز فتنة مماتيّة وهي فتنة المسيح الدجال وفتنة القبر.

ويروي لنا عدد من الصّحابة أنهم كانوا يسمعون النّبيّ على وهو في ختم الصلاة من بعد التشهّد والتحيات وقبيل التسليات يدعو بأربع دعوات يستعيذ بهن من فتن المحيا والمات وفتنة القبر وفتنة المسيح الدّجال(١)، قالوا: هذا دعاء جامع يعوذ فيه النّبيّ على بالله من جميع فتن المحيا والمات وهذا الشق الأول، أما الشق الثاني فقد ذكر سيدنا النّبيّ على السّق الأعلى في فتن المات التي هي فتنة القبر، وذكر السّقف الأعلى في فتن المحيا وهي فتنة الدّجال.

وفي خبر هذه الفتنة قال على: "ما كانت من فتنة ولا تكون حتى تقوم الساعة أعظم من فتنة الدّجال، وما من نبيّ إلا وقد حذّر قومه "(٢)، وعن حذيفة بن اليهان قال: ذُكر الدّجال عند رسول الله على فقال: "لفتنة بعضكم أخوف عندي من فتنة الدّجال، ولن ينجو أحدٌ مما قبلها إلا نجا منها، وما صُنِعت فتنة منذ كانت الدنيا صغيرة ولا كبيرة، إلا تتّضِعُ لفتنة الدّجال» "، بل وجاء عنه على في الحديث الذي



<sup>(</sup>۱) انظر: «صحيح البخاري»، (۱۳۷۷)، «صحيح مسلم»، (۱۳۱) (٥٨٨).

<sup>(</sup>٢) «المستدرك على الصحيحين»، للحاكم، (٦٤).

<sup>(</sup>٣) «مسند أحمد»، (٢٣٣٠٤).

يُروى في الصحيحين: "إنّي لأنذركموه، وما من نبيّ إلا أنذره قومه، لقد أنذر نوح قومه، ولكني أقول لكم فيه قولاً لم يقله نبي لقومه: تعلمون أنه أعور وأن الله ليس بأعور»(١)، وقد سأل الصحابة النّبيّ عنه فقالوا: "يا رسول الله وما لبثه في الأرض؟ قال: أربعون يوماً، يوم كسنة ويوم كشهر ويوم كجمعة وسائر أيامه كأيامكم» (١)، يخرج وهو يبحث عن مواقع الطاقة والماء في العالم فيرد كل منهل يبحث فيه عن الماء، وينزل أوَّل ما ينزل في مجمع البحرين.

قال على الله المسيح الدجال كذّابون ثلاثون أو اكثر "(")، لكنَّ الأخطر من الدّجال والدَّجاجلة هو المحتوى والدَّجل نفسه، فعلمُ هذا الدّجال سرُّ مدّخر عند الله في وقته وعالمه، والدَّجاجلة أشخاصُ ضمن هياكل ومؤسسات وبرامج وأطروحات، لكن الأخطر من القضيتين هو الدّجل نفسه؛ ومعنى الدّجل: التَّعمية والتَّضليل وقلب الحقائق، قال على "إنَّها ستأتي على الناس سنوات خداعات، يصدّق فيها الكاذب ويكذب فيها الصادق، ويؤتمن فيها الخائن ويخون فيها الأمين، وينطق فيها الرُّويبضة، قيل: وما الرويبضة؟ قال: الرجل التافه في أمر العامة» (1).

إذن يُطبع العالمُ بطبعةٍ وتشيع في العالم لغةٌ، ويصبح هنالك

<sup>(</sup>٤) «سنن ابن ماجه»، (٤٠٣٦).



<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، ( ٣٣٣٧)، «صحيح مسلم»، (١٦٩).

<sup>(</sup>۲) «صحیح مسلم»، (۱۱۰) (۲۹۳۷).

<sup>(</sup>٣) «مسند أحمد»، (٨٠٨).



برمجة للعقول وغسل للمشاعر على نسق معين وإخراج للناس عن الثوابت حتى يصبحوا بلا دين فينسلخوا عن القيم وتحصل حالات من التهجين، فيدخل المجتمع في حالات من التّناسل والتّكاثر والتوالد بغير هدى وشريعة، ويحصل ما يشبه فيضان في اللا أخلاق.

هذا المشروع الدَّجاني الخطير قد استعاذ منه النَّبيّ عَلَيْ، ونحن اليوم نرى العالم يُدجَّن ويُدجَّل عبر الشاشات والقنوات والكثير من المظاهر فتُنزع القيم والثوابت من النَّاس، وقد كان من دعوات النَّبيّ اللهم وإذا أردت بعبادك فتنة فاقبضني إليك غير مفتون»(۱)، و «اقبضني إليك» هنا لها عدة معان ، المعنى الأول الذي يتبادر للأذهان هو: القبض ، أي: الانتقال عن هذا العالم وهو قبض الروح ، لكن هناك معنى ثاني ألا وهو الانقباض النفسي، كما قال أبو الحسن الجرجاني في قصيدته المشهورة:

يقولون لي فيك انقباض وإنها رؤوا رجلاً عن موقف الذُّلِّ أحجما(٢)

أن ينقبض العالِم عن حالات الهوان واللَّعب والعبث بالدَّين، ولقد أصبح هناك الكثير ممن يتمظهرون بمظهر أصحاب الدين، قال سيدنا حذيفة في أزمنة الفتن: «كن كابن لبون، لا ظهر فيُركب ولا ضرع فيُحلب»(٣)، لا بدّ للذي يعمل في خدمة الدِّين والإسلام سواء

<sup>(</sup>٣) «المستدرك على الصحيحين»، (٨٦١٢).



<sup>(</sup>۱) «سنن الترمذي»، (۳۲۳۳).

<sup>(</sup>٢) «أدب الدنيا والدين»، للماوردي ، ص٨٣.



كان إماماً أو داعيةً أو شيخاً أو إعلامياً أو منظّراً أو مبرمجاً أو قائداً أو مجاءً أو قائداً أو مجاهداً ألا يكون ورقة مستأجرة، ولا عنواناً مستخدماً لإيذاء مسلم أو لعبة نقض تجري في عصبة الإفكِ العالميَّة.

والمسلم يتوجه لله ويدعوه ولإخوانه بالنَّجاة من طوفان العولمة بفتنها ومجنها وبالسّلامة ظاهراً وباطناً وحسّاً ومعنى، وأن يجمع الله كلمة المصلّين وقلوب الموحّدين، وألا يجعله ولا إخوانه سبباً لفتنة أو فرقة، وأن يستخدمه وإخوانه في جمع كلمة أمّة سيدنا محمد عليه، حتى إذا كان الورود إلى المحشر رأى رسول الله عليه هذه المجامع مبتهجاً وقال: أهلاً أهلاً أهلاً بمن جمع أمتي ولم يقل سحقاً سحقاً بمن بدّل وأحدث (۱).

# مظهر الدُّجال في زمن سيِّدنا موسى

قد تنوَّعت وتوزَّعت أخبار سيدنا موسى في القرآن، فحدثنا الله عزَّ وجل عن ولادته ورَضَاعته وكفالته ونشأته ونبوَّته وهجرته ورحلته، وما جعل له ربُّه في مختلف أطواره وحياته في أكثر من سبعين موضعاً في القرآن الكريم.

وحينها اختار سيدنا موسى سبعين رجلاً وقد استعجل عنهم

<sup>(</sup>۱) قال على الله ومن شرب منه لم يظمأ بعده أبدا، ومن شرب منه، ومن شرب منه لم يظمأ بعده أبدا، ليرد على أقوام أعرفهم ويعرفوني، ثم يحال بيني وبينهم "قال أبو حازم: فسمعني النعان بن أبي عياش، - وأنا أحدثهم هذا، فقال: هكذا سمعت سهلا، فقلت: نعم، قال: وأنا - أشهد على أبي سعيد الخدري، لسمعته يزيد فيه قال: إنهم مني، فيقال: إنك لا تدري ما بدلوا بعدك، فأقول: سحقا سحقا لمن بدل بعدي». "صحيح البخاري» (٧٠٥٠)، و"صحيح مسلم»، (٣٩) (٢٤٩).



للاقاة الله في الميقات أخبره الله عزّ وجل أنّي قد فَتَنتُ قومك من بعدك برَجلِ اسمه السّامري قد عَبَّدهُم العِجل، فرجع سيدنا موسى وقد انقسم بني إسرائيل فرقتين وقسمين من آثار هذه الفتنة العظيمة التي انقسم بني إسرائيل فرقتين وقسمين من آثار هذه الفتنة العظيمة التي أحدثها مظهر الشيطنة والدجّل آنذاك وهو السّامري فسأله سيدنا موسى ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَسَمِرِئُ ﴾ [طه: ٩٥]، أجابه السّامري كيا يقصقُ لنيا القرآن: ﴿ بَصُرُتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُواْ بِهِ ﴾ [طه: ٩٦]، بمعنى لنيا القرآن: ﴿ بَصُرُتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُواْ بِهِ ﴾ [طه : ٩٦]، بمعنى أنه شاهد وعاين ما لم يشاهده القوم، وفي قراءة قال: ﴿ بَصُرُتُ بِمَا لَمْ تَبُ صُرُوا بِهِ ﴾ [طه وعاين ما لم يشاهده القوم، وفي قراءة قال: ﴿ بَصُرُتُ بِمَا لَمْ تَبُ صُرُوا بِهِ عَلَى الفعال للظواهر وأيّة حالة ومعنى قد حصل للسّامري فجعله يعبر ويقول: ﴿ فَقَبَضْتُ قَبْصَةً مِنْ قَبْصَةً مِنْ أَثُر الرّسُولِ ﴾ [طه: ٩٦]، وفي قراءة: ﴿ فَقَبَصْتُ قَبْصَةً مِنْ أَثُر الرّسُولِ ﴾ [طه: ٩٦]، وفي قراءة: ﴿ فَقَبَصْتُ قَبْصَةً مِنْ أَثُر الرّسُولِ ﴾ [طه المُسرون مَن الرّسول؟ وما هو الأثر؟

فمنهم من قال أنَّ الرسول هو موسى عليه السلام فيكون هنا الأثر معنوي، أي: أنَّ السَّامري أخذ من آثار موسى نبي تلك المرحلة وذلك الزمان، الآثار المعنوية من أقوال أو أذكار أو شؤون انفعلت لها بني إسرائيل، ثم كان العجل كان له الخوار، وحصلت الفتنة العظيمة.

ومنهم من قال أنَّ الأثر هنا أثراً حسِّياً والرَّسول هنا ليس موسى، بل هو رسول الله من الملائكة وهو جبريل؛ يوم أن فَرَق الله سبحانه وتعالى البَحر فنجَّى موسى وأغرق فرعون، كان جبريل عليه

<sup>(</sup>٢) «الناسخ والمنسوخ»، للنحاس، (٢٤٦).



<sup>(</sup>١) انظر: «النشر في القراءات العشر »، (٢/ ٣٢٢).

السلام على طرف البحر على فرَس، فترك حافر هذا الفَرَس آثاراً من ركوب جبريل عليه السلام عليه بروحانيَّته ونورانيَّته وهو سيِّد الملائكة وأمين الوحي المُقدَّم في الحَضَرات العلوية فأنبتت الأرض في أثره، فالتقط السَّامري هذا الأثر وأخذ شيئاً من ذلك التُّراب وأبقاه معه ثم استخدمه فانفعلت له تلك المرحلة، وموسى عليه وعلى نبينا الصَّلاة والسلام حينها في ملاقاة ومواعدة ومكالمة ربِّه، ومعه الرِّجال السَّبعين من أهل الميقات (۱).

وجاء في معنى قَبضتُ وقَبصتُ في قول السّامري: ﴿فَقَبَصْتُ مِنْ أَثَرِ ٱلرَّسُولِ ﴾ [طه: ٩٦]، وفي قراءة: ﴿فَقَبَصْتُ قَبْصَةً مِنْ أَثَرِ الرَّسُولِ ﴾ [طه: ٩٦]، وفي قراءة: ﴿فَقَبَصْتُ قَبْصَةً مِنْ أَثَرِ الرَّسُولِ ﴾، أنَّ القبضة بِبَاطن اليد، أما القبصة: فهي بأطراف الأصابع (٢)، وهنا إشارة إلى أنَّ الأثر سواء كان حِسّياً أم معنوياً، سواء كان الأثر للكليم موسى معنوياً، أو أثر أمين الوحي جبريل حسّياً، إلا أنَّ السَّامري أخذه بِكُليَّته محسكاً به بأطراف أصابعه أو آخذاً منه بِبَاطن يده، فكان ذلك علامة وعنواناً على الانفعال، وكان علامة على الشَّر الذي حصل في تلك المرحلة، فالتمسك بالآثار له وجه إلى الخير ووجه إلى الخير ووجه إلى الشَّر.

ونحن اليوم ومع آثار النُّبوة السَّارية والجارية والفائضة في العالم، هل نقبضها ونقبصها آثاراً حِسيَّة ومعنويَّة من مقتنيات وآثار



<sup>(</sup>۱) انظر: «مفاتيح الغيب»، للرازي، (۲۲/ ٥٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق.



وأقوال وأفعال ومناهج وتعاليم ونبوَّة ورسالات وتوجيهات؟ هل نأخذها بكليَّاتنا؟ وأين نصر فها ونستخدمها؟ هل في تعبيد الناس لله؟ أم في أهوائنا وشهواتنا؟

ولعلي في رسالة أوسع وأجمع أتناول صاحب الجزيرة وابن صيّاد وبعض المظاهر والظهورات الدّجاليّة المتنوّعة عبر مسيرة الزّمن، وفي الأخبار أنّ ثمّة دجّالين بين يدي الدّجال؛ فالدّجل خط متّصل في مسيرة الدّجل العالمي.

# خطر التُحريش الإبليسي بين المصلِّين

عن جابر، قال: سمعت النبي عَنَيْ ، يقول: «إنَّ الشيطان قد أَيِسَ أن يعبُدَهُ المصلّون في جزيرة العرب، ولكن في التَّحريش بينهم»(١).

ينتشر اليوم في صفوف المسلمين الغضب والانتقام ومظاهر من التّصنيف، فلم تعد تصفو لنا صلاة في المسجد، مع أن المساجد في الأصل بيوت اطمئنان وأمان ومواصلة وصلة، ما الذي تحوّل وتغيّر؟ إنّه التّحريش بين المصلّين ودخول إبليس بالأفانين واختراع المسائِل والمشاكِل، ودخول النّاس في سلسلة من الجدالات والنّقاشات والسّفاسِف والدُّون، وإنّ منهم مَن ضيّع أصول الدّيانة والدّين، ثمّ تراه يتكلّم في بعض المسائِل من باب الاستعراض أو التّرف أولتضييع الأوقات أو لاختبار الذي أمامه.

<sup>(</sup>۱) «صحیح مسلم»، (۲۵)(۲۸۱۲).



وقد كنّا ذات مرة في مجلس مع أحد شيوخنا، فوقف سائل وسأله: «من الذي قتل الحسين؟ قال الشيخ: أمثالك وأشباهك في كلّ زمن»، لأنّ الّذي يجدِّد مثل هذه الأطروحات والمسائِل الشَّائكة التي لا يترتَّب عليها معنى ولا فائدة يريد أن يفرِّق صفوف الأمَّة، وقد كنتُ في أحد البلدان فسألني رجل: أين الله؟ قلت له: إن ربك لبالمرصاد، ماذا درس وماذا حصَّل هذا الذي يسأل بهذه الكيفية وهذا الشَّكل؟

وقد تجد المسلمين يصطّفون للصّلاة فيدخل النّاس في مسائِل ومشاكِل تعكِّر عليهم فلا يجتمع صفّهم ولا يجتمع وقوفهم خلف إمامهم، وإذا سَلِم منهم الإمام لم يسلم منهم المؤذّن وإذا سلم منهم المؤذِن لم يسلم بعضهم لبعض، وقد كنت في مسجِد ذات مرَّة وتكلَّمت عن ضرورة جمع الكلمة، وحينها انتهيت استوقفني أشخاص من أصحاب الصّف الأول في الصلاة وقالوالي: نحن لا نصافح بعضنا، قلت لهم: منذ متى وأنتم في المسجد؟ قالوا: نكون قبل الفجر بساعة في المسجد لكن لا نتصافح بسبب أوامر اختلفنا عليها! إذا كان أهل المساجِد وأهل صلاة الفجر والصُّفوف الأولى قلوبهم على بعضِهم غير المسلمين؟ صافية فكيف ستكون قلوبهم على الغرقى والتَّائهين أو غير المسلمين؟

من للأمَّة الغرقي إذا كنّا نحن الغريقين، إذا أغرقتنا أحقادنا ومكائدنا وأحسادنا وأنانيتنا وشهواتنا وعبثنا ولُعاعتنا ومطالبنا فكيف ستصلح قلوبنا للسِّلم، قال على لصحابي قد سأله كما يروي الإمام أحمد في المسند «ما الإسلام؟قال: أن يَسلم قلبك لله عز وجلّ وأن





يَسلم المسلمون من لِسانك ويدك»(١)، وفي رواية: «المسلم من سَلِمَ المسلمون من لسانه ويده»(٢)، سلامة القلب من الهم وسلامة اليدمن السّان من النّرم. النّرم

### خطر التطرُّف على المجتمعات

سافرت قبل سنوات لإيطاليا وخطبت الجمعة في خمسة آلاف شخص من الجالية الإسلامية في ميلانو، قلت لهم: منكم من هاجر إلى هنا منذ عشرين أو ثلاثين سنة، وإيطاليا بلد جميل متسامح، زوَّجوكم نساءهم وأكلتم طعامهم وتوظفتم لديهم، بالمقابل ماذا قدمتم للإيطاليين الذين أحسنوا إليكم؟ هل هاجرتم لأجل المناخ مثل الطيور المهاجرة، أو لأجل الطعام أو تمرُّداً على البلد والأهل مثل سمك السّلمون الذي يخرج من النّهر إلى المحيط معاندة بعكس التيار؟

عندما خرج رسول الله على في حنين وأراد أن يجعل نوعاً من التَّفاهم مع الأنصار فسألهم ثلاث أسئِلة: «يا معشر الأنصار، ألم أجدكم ضُلاً لاً، فهداكم الله بي، وكنتم متفرقين، فألفكم الله بي، وعالة

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري»، (۱۰).



<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد»، (۱۷۰۲۷).



فأغناكم الله بي»(١)، إذن رسول الله بهجرته قدَّم للمدينة وللأنصار ثلاث مشاريع أساسيَّة:

- مشروع الهداية على مستوى الاعتقاد والأفكار.
- مـشروع السَّــلام والتهاســك وجمـع الكلمـة عــلى مســتوى الواقِـع المجتمعــي والإجتهاعــي أمــام التَّفــرق والدِّمــاء والحــروب التــي كانــت بينهــم.
- ٣. مشرع التَّنمية المستدامة والاكتفاء النِّاتي أمام الاستهلاك والحاجة إلى الآخر.

فلم يأتِ رسول الله على الفي الفيام ولا من أجل خلط الأوراق أو إثارة الحروب والثّارات حاشاه، بل جاء برسالة السّلام داعياً إلى ما دعا إليه ربّه: ﴿ وَاللّهُ يَدُعُوۤا إِلَى دَارِ السّلَمِ ﴾ [يونس: ٢٥]، بل عندما سمع رجلاً يوم فتح مكة يقول: «اليوم يوم الملحمة اليوم تستحل الحرمة»، قال: «اليوم يوم المرحمة اليوم يعزّ الله قريشاً»(٢).

على الشَّباب أن يفكِّروا كيف يؤمِّنوا بلادهم، فقد استُغفِل بعضهم اليوم وأقنعهم المتشدِّدين بأنَّ هناك جهاد في سوريا والعراق، ونحن لا نرى إلا مسلم يقتل مسلماً، وهذا ليس من الإسلام في شيء، فالآن في العراق اثنين مليون أرملة، وسوريا تحتاج إلى ثلاثين سنة

<sup>(</sup>٢) «إمتاع الأسماع»، للمقريزي (٨/ ٣٨٦).



<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، (٤٣٣٠).

لإعادة إعهارها بعدما كانت بلداً منتجاً لا يستورد شيء، عبث بها شباب مندفعين اخترقهم بعض المتطرِّفين محَّن يعملون لصالح أجهزة عالمية عبر الشَّاشات والقنوات فغسلوا أفكارهم ومشاعرهم بخطاب يدَّعون أنَّه من القرآن والسُّنة، والحقيقة أنَّ هؤلاء لم يعرفوا قرآناً ولا سُنَّة.

وقد أخبر النبي على عن أربعة فتن؛ تأتي الفتنة الأولى فيستحل فيها الدماء، والثانية يستحل فيها الدماء، والأموال، والثالثة يستحل فيها الدماء، والأموال، والفروج، والرابعة عمياء مظلمة، تمور مور البحر، تنتشر حتى لا يبقى بيت من العرب إلا دخلته "(۱)، ودم المسلم على المسلم حرام ومال المسلم على المسلم حرام ").

ونحن نعيش في بلد ونشترك جميعاً بمصير واحد، لكننا نرى اليوم أنَّ المسلمين لا يستوعبون بعضهم بسبب التَّصنيف، فهذا سلفيّ وهذا صوفيّ وهذا شيعيّ وهذا سُني، وقد سألني بعض الشَّباب عن الاقتتال الدائر في الأمة اليوم: «هل هذا جهاد؟ قلت: الجهاد في القدس، وهذا عبث وتضييع لقرار الأمة»، ويستشهد البعض بنصوص مجتزأة، يتطرَّفون في الدِّين بعكس الذين تكلّمنا عنهم في البداية ممَّن يتطرَّفون الله دينيًا (الإلحاد).

<sup>(</sup>٢) قال رسول الله على: "فإن دماءكم وأموالكم - قال محمد: وأحسبه قال - وأعراضكم عليكم حرام، كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذا، وستلقون ربكم، فيسألكم عن أعالكم»، "صحيح البخاري»، (٥٥٥).



<sup>(</sup>۱) «الفتن لنعيم بن حماد»، (۹۰).

ويحتاج الشَّباب في واقعنا المعاصِر إلى أن يتعرَّفوا إلى دينهم على وجهه الصَّحيح، أو ما نسمّيه بالنُّسخة الأصلية للإسلام، شم على الشَّباب أن يدركوا أنهم أمام واقع متغيّر، فهناك سيولة في المعلومات، فكل يوم تتجدَّد معارِف، وهناك سهولة في المواصلات وسرعة في الاتصالات، وقد نجحت أفكار عالمية متطرِفة بأن تسوِّق أفكارها وبرامجها عبر هذه الشَّاشات.

وقد أخبرنا النّبي على عن محاولات وأنهاط وأفكار تشدُّد، وقد وصَّفها في بعض الأحاديث فقال: «إنَّ هذا الدين متين، فأوغل فيه برفق، ولا تبغِّض إلى نفسك عبادة الله، فإن المنبت لا أرضاً قطع، ولا ظهراً أبقي»(۱).

إنَّ الدين ليس صعباً ولا مغلقاً، لكنه عميق وواسع ومتصل في مناحي الحياة وروح الإنسان وسره وعقله وقلبه ونفسه، والنفس الإنسانية لوحدها اليوم محل دراسات معاصرة، والقلب محل خطاب، والعقل له علوم وأخبار وفعاليات فيها ينتجه ويبرزه، جائت تخاطب هذه المراتب والمراحل في الإنسان الواحد، فكيف بكتلة بني آدم؟

نحن اليوم وأمام هذا العمق الذي نريد أن نفهم وندرك به ديننا خرج أمامنا المنبعّين المتعجّلين وغير المؤهلين فتناولوا ديانتنا وفكرنا بنوع من التشدُّد والتقزيم، وأضرب لكم مشلاً من واقعنا ومجتمعاتنا: في يوم من الأيام زرت صديقاً لي وجلست مع ابنه الصغير

<sup>(</sup>١) «السُّنن الكبرى»، للبيهقى، (٤٧٤٣).





ذو الأربعة أعوام وسألته: هل تحب الله؟ قال: لا، قلت له لماذا؟ قال: لأن أمي تقول لي أن الله سيدخلني في النار! هذا جزء من خطاب الكراهية الذي ننتجه من دون أن نشعر لأن الأم غير مؤهّلة والرجل لا يتحمل مسؤولية هو وزوجته فلم يوجدوا شراكة يصيغوا بها عقلية هذا الطفل، ومثل هذا النّمط وطريقة التفكير هذه كثيرة ومتعددة مجتمعاتنا.

### الأسرة الديجيتال وطوفان العولمة

لم يرتحل النّبي على الرّفيق الأعلى إلا وقد ترك أمّته على المحجّة البيضاء قال على الدحجّة البيضاء قال على العدي إلا هالك، مَنْ يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بها عرفتم مِنْ سنّتي، وسنّة الخلفاء الرّاشدين المهديّين، عضُّوا عليها بالنّواجذ، وعليكم بالطّاعة، وإن عبداً حبشياً، فإنّها المؤمن كالجمل الأنف، حيثها قيد انقاد»(۱).

قد أبان النَّبي عَلَيْ للأمَّة عن الأبواب ومفاتيحها، وكلَّم الأمَّة عن المراحل ومفاصلها، وعن جميع التَّحوُّلات التي ستداخلها في الزَّمان والمكان، وقد قال عَلَيْ: «بعثت أنا والساعة كهذه من هذه، أو: كهاتين»(۲)، وقرن بين السَّبابة والوسطى. وإنَّ جميع ما أخبر عنه عَلَيْ مِنْ أخبار الوقت المتجدِّد منذ زمانه إلى زماننا يدخل في مفهوم دلائل

<sup>(</sup>٢) «صحيح البخاري»، (٥٣٠١).



<sup>(</sup>۱) «سنن ابن ماجه»، (٤٣).

**~**8∕8



النُّبوَّة (١).

وفي يومٍ مِنَ الأيَّام كان النَّبِيّ عَلَيْهِ جالساً مع زوجاته، فنظر اليهبنَّ وقال: «كيف بإحداكنَّ تنبح عليها كلاب الحواب؟»(٢)، وفي رواية قال عليه : «أيَّتكنَّ صاحبة الجمل الأدبب»(٣). وكأنَّه يشير روحي له الفداء - إلى وقعة الجمل. وفي يومٍ مِنَ الأيَّام كان الحسن بن علي ابن الزهراء سبط النَّبي عليه وعمره ثلاث سنين أو أربع سنين يمشي في المسجد، فنزل سيّدنا النَّبيّ عن المنبر وترك خطبة الجمعة وأخذ الحسن وضمَّه إليه ورفعه إلى المنبر، ثم نظر إلى الصَّحابة وقال: «إنَّ ابني هذا سيّدٌ ولعلَّ الله أنْ يصلح به بين فئتين عظيمتين مِنَ المسلمين»(٤).

فيحدِّ النَّبِي عَلَى الأُمَّة عن شوونِ عظيمة في التَّحوُّلات، وقال عَلَيْ: «هلاك أُمَّتي على يدي غلمة مِنْ قريشٍ»(٥)، بل في حديث جبريل عليه السَّلام الذي جاء في آخر مائة يوم مِنْ حياة النَّبي عَلَيْ بعد رجوعه مِنْ حجَّة الوداع، وسأله أربعة أسئلة، عن الإسلام والإيان والإحسان، ثم سأله: «قال: يا رسول الله متى السَّاعة؟ قال: ما المسؤول عنها بأعلم مِنَ السَّائل، ولكن سأحدِّثك عن أشر اطها: إذا

<sup>(</sup>٥) «صحيح البخاري»، (٣٦٠٥)



<sup>(</sup>۱) أعمل هذه الأيام على إنجاز مشروع توثيق مرحلة الخلافة الراشدة (وهي في الأحاديث النبوية ٣٠ سنة) تحت عنوان (الأيام) من خلال ٦ أيام مفصلية في هذه المرحلة: (يوم الخميس، يوم السّقيفة، يوم النّخيب، يوم صفّين، يوم التّحكيم، يوم الجاعة) تمم الله ذلك.

<sup>(</sup>٢) (مسند أحمد)، (٢٥٢٥).

<sup>(</sup>٣) «مسند البزار»، (٤٧٧٧).

<sup>(</sup>٤) «صحيح البخاري»، (٢٧٠٤).



ولدت المرأة ربَّتها، فذاك مِنْ أشراطها، وإذا كان الحفاة العراة رؤوس النَّاس، فذاك مِنْ أشراطها، في خمس لا يعلمهنَّ إلا الله »(١).

تناول علياء الفقه سوال الإسلام، وتناول علياء العقائد سوال الإيهان، وتناول علياء القائصوف وأهل الرَّقائق والسُّلوك سوال الإحسان، وهنه الثَّلاث ثوابت، لكن مِنْ وراءها متغير، وهوعلم التَّحوُّلات وفقه السَّاعة الذي ارتبط بالسُّوال عن علاماتها وأماراتها وأشراطها ومشاريطها، حدَّثنا سيِّدنا النَّبيِّ عَن تحوُّلاتٍ في اقتصاد الأمَّة: «إذا تطاول رعاة الإبل البهم في البنيان»، فحدَّثنا عن تحوُّل اجتاعيٍّ في بيت الأمَّة: «إذا ولدت المرأة ربَّتها» وفي رواية: «إذا ولدت المرأة ربَّتها» وفي رواية: «إذا ولدت الأمَّة ربَّها».

يعيش العالم اليوم طوفاناً من العولمة، والتي نرى الآن احتضارها عبر جائحة الوباء، حتى أصبح العالم في توصيف من يعيشه (قرية كونية)، لم يكن العالم ساكناً بل كان متحركاً تتجدّد فيه أنواعاً من المعارف وطفرات من التكنولوجيا وأنهاطاً من الاختراعات والاكتشافات في كل لحظة، وتتجدّد كذلك أنهاطاً من الحياة فيه، بمعنى آخر: إنَّ العالم بخصوصياته اللُّغوية والثقافية والفكرية والروحيَّة يعيش حالات من التَّداخل، وهذا يجعل أمامنا أشكالاً وأنواعاً وأنهاطاً يعيشها شباب العالم اليوم، فلم يعد أمر التواصل بين الشرق والغرب



<sup>(</sup>١) المصدر السّابق، (٤٧٧٧).

<sup>(</sup>٢) «مسند أحمد»، (٢٩٢٤).

أمراً مستصعباً فهنالك سيولة في المعلومات وسهولة في المواصلات، وهنالك حالة من العبث والفوضى التي يعيشها العالم ليس في منطقة واحدة فحسب بل في العالم كله.

وأمام هذا كله قد قُتل الكثير من صور الحياة من حولنا وضاعت المسؤوليات، فقال عَيْكِيُّ: «كلَّكم راع وكلَّكم مسؤولٌ عن رعيته»(١)، إن المسؤولية هي المعنى الأعظم الذي تظهر به حقيقة خلافتنا عن الله سبحانه وتعالى، ويوافقها بتعبيرد. طه عبد الرحمن (المستودعية) وهو عنوان الائتهان الرّبّاني للعنصر الإنساني في هذه الحياة، ولكن للأسف ما أكثر الملل الذي أصبح يداخلنا اليوم في كلِّ شيء، أصبحنا نملُّ حتى ونحن في أسفارنا ويصادفنا مع من يجلس معنا، يكون البعض منا مشتاقاً للآخر لكن ما أن يجلس معه حتى يلتهي كل واحد بجواله، كم مِنْ إنسانٍ أصبحت لديه شخصيَّان، شخصيَّة حقيقيَّة قد تكون خجولة أو انطوائيَّة لا يكاد صاحبها أن يُعرِب أو يُفصِح، ولكن على مواقع التواصل وتحت اسم مستعارٍ تراه أسداً هصوراً ناقداً مِنَ الدَّرجة الأولى ومعلَّقاً على جميع الأحداث، أصبح هذا الإنسان شخصيتان، شخصيَّة موجودة في العالم الحقيقيِّ وشخصيَّة موجودة في العالم الافتراضيِّ، إلى أيِّ مدى استطاعت هذه القنوات أنْ توجِد انفصالاً في نمط ومشاعر وأفكار وحياة الإنسان.

وقد توقّعت منذ سنوات وكنت أتردَّد بين جدَّة ودبي وصفاقس

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، (۸۹۳).



وسوسة في تونس وعدد مِنْ بلدان العالم الإسلاميّ بأن يضطرّ بعض الأطباء في الإرشاد النَّفسيِّ المعاصر بعقد وتأسيس عيادات اسمها عيادات مدمني الفيسبوك وتويتر، وذلك لعلاج أصحاب الاكتئاب بسبب الكوكب الأزرق، لأنَّ الذي يجلس أكثر مِنْ ثمان ساعاتٍ أسبوعيًّا على الشَّاشات والقنوات يعدُّ مدمناً، والذي يقلِّب صفحة الإيميل أو حساب تويتر أو المنشور الذي نشره على الفيسبوك عشرات المرات ليرى الاعجابات والتَّعليقات التي وردت فإن لديه نوعٌ مِنْ أنواع الرُّهاب النَّفسيِّ الذي يتزايد مع معدَّلات انخفاض شحن البطَّاريَّة أو احتماليَّة دخوله إلى مكانٍ لا يوجد فيه شبكة، فبعض الناس حينها يدخل بيت من البيوت يكون أول سؤال له هو هل عندكم تغطية وشبكة؟

يقبع وحيداً فريداً بائساً بين أربعة جدران يظن أنه متصلاً بالعالم وهو في الحقيقة منفصل لا متصل، أصبحت حياة الإنسان في الخارج، لم يعديعيش حقيقة البركة في يومه وعمله بسبب ما فعلته بنا الآلة، كنا في السابق إذا أردنا أن نشاهد التلفاز نجتمع أمام جهاز واحد في مكان واحد، لكن اليوم أصبحت الآلة هي التي تقترب منا وتأتينا في كل لحظة، فمن الناس من ينام وهو يحتضن الجوال، بل ويدرسون الآن تقنيات يطبعون من خلالها الشاشات عبر جلد وجسم الإنسان لتصبح جزءاً منه، وقد نصل لمرحلة الروبوت التي كنا نراها في أفلام الخيال العلمي كشيء مستحيل، الإنسان الآلي، يريدون الآن أن يصنعوا الروبوت ليعيش مع الناس في البيوت خصوصاً وأنّ المسنين



في مجتمعاتهم كُثُر، صار الإنسان اليوم مصنَّع، حتى طعامه مصنَّع بآليات غير صحية أوجدت السُّموم القاتلة التي نأكلها كالسُّكر والملح والطحين والزيوت المهدرجة والأطعمة المعلَّبة، المياه الميتة التي نشربها في البلاستيك الذي قتلها وأزهقها وأخرج منها روحها، أنا أبحث عن الحياة الأبدية الباقية وكل ما حولي يشدني لأن أكون ميتاً، والعلاقات أصبحت ميتة عبر آلات وأجهزة وجوالات، والمأكولات والمشروبات ميتة عبر معلبات، أين الحياة التي ينشدها الإنسان؟

حتى البيوت أصبحت تشبه الأدغال الإسمنية، لكن نحن بنيناها بأيدينا، لذلك أصبحت أرواحنا لا تطيق الحياة في دواخلنا، وأصبحنا رقميً بن، إلى أيِّ مدى جعل هذا بيننا وبين الآلة تداخل؟ قد أصبحنا آليِّ بن مِنْ دون أنْ نشعر، متفاعلين مع الآلة ومنفصلين عن الواقع، يجلس هذا الوحيد بين جدرانٍ أربعة، ويجلس بجواره أبيه أو أمّه أو أخيه أو أخته أو صديقٍ أو حميم لكن هو وحيداً بينهم! متفاعل مع آلةٍ مع حديد، جهاز يراسل به العالم، تراه مشتاقاً إلى النَّاس ويريد أنْ يرى أصحابه، وعندما يلتقي بأصحابه يكرِّر ذات السلوك ونفس القصَّة فيتواصل مع آخرين ويعلن لهم عن الاشتياق وهو في الحقيقة ليس إنساناً متداخلاً وليس متَّصلاً اجتماعيًا!

المشكلة في هذا الأمر أنَّه يؤدِّي إلى نوباتٍ مِنْ الأرق وحالاتٍ مِنْ الآلام التي تتغشَّى أعضاء الإنسان وجسمه والتي بفعلها يفقد إنسانيَّته، راسلتني إحدى الفتيات وهي تشتكي وتقول: بدأت أشعر



بأني إنسان آخر واضطررت إلى تجربة علاجية مدتها شهر كامل، ماذا فعلت؟ أوقَفَت حسابها في تويتر وفيسبوك ولغت الواتس آب، ولأوَّل مرَّة شَعَرت بأنَّها تأكل كما يجب، وتنصت لأهلها كما يجب، ولأوَّل مرَّة تشعر بأنَّ عيناها تدمع لمشاعر حقيقيَّة، ولأوَّل مرَّة تشعر بأنَّها في جلسةٍ مع صديقاتها ولا تودُّ مغادرتهن ولا التَّشاغل عنهن .

قدوصَّى الله عزَّ وجلّ على لسان لقمان لابنه؛ ﴿ وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾ [لقمان: ١٨]، أتعرفون ماذا يعنى أنْ تصعِّر خدَّك؟

إنَّ إنشخالنا اليوم بوسائل التَّواصل الاجتهاعيِّ وإطراق الرُّؤوس وانحناءها على الشَّاشات وترك النَّاس مِنْ حولنا تتحدَّث وتتكلَّم بآلامها أحياناً وآمالها أحياناً أخرى، ذلك هو نوعٌ مِنَ تصعير الخدِّ، ودخولك إلى عزاءٍ أو عرس والنَّاس فرحين أو حزينين وأنت مشغولٌ بعالمك الخاص وكوكبك الأزرق وحسابك الافتراضيّ الموهوم حوالله أعلم إنْ كان اسمك حقيقياً أم مستعاراً، أو كانت آرائه صادقةً أم مزيَّفةً - فهذا ليس من الآداب النبوية ولا من منهج النبي عَيُّ القائم على التقدير والاحترام.

واليوم أصبحت الأمُّ تطلب مِنْ ابنتها كأس ماءٍ عبر الواتس آب، وأصبح الوالد يراسل ابنه بمشاعره والذي يفصلهم حائطٌ، لكن كلُّ واحدٍ يكتب للآخر عبر الآلة، هذا أوجد فينا نوعٌ مِنَ الكسل الاجتماعيِّ والتَّصحُّر العاطفيِّ والفراغ البيتيِّ.

وفي إحدى المرات كنتُ أتكلَّم في جلسة علم وإذا بواحد يقول: «لدينا الشَّيخ جوجل، هذا أعلم أهل الأرض»، أصبح يقيس وجود أيِّ شيخ أو متكلِّم بخطاب الدَّعوة سواءً كان طالب علم أو سالك أو ناسك بها يكون على الشَّبكة، حسناً ومَنْ الذي يغذِي هذه الأخبار على الشَّبكة، وهل كلُّ ما في عالم البحث على الشَّبكة هو الخلاصات التي وصل إليها النَّاس؟

يقول العلماء: العلم ليس هو المعلومات، وإلا سيكون الكثيرٌ مِن المستشرقين اليوم أعلم مِنْ علماء المسلمين وهم كفّار! مَنِ الذي صنع المعجم المفهرس لألفاظ الحديث الشّريف، هم مستشرقين لم يعرفوا الله ولا ركعوا ولا سجدوا ولا أسلموا، لكنهم عرفوا علوماً ودرسوا القرآن وفهموا السّنة، هل هم علماء؟ لا ليسوا بعلماء. كلُّ علم دخل إلى القلب مِنْ جهة العقل فزاد الهدى فهو علمٌ، وكلُّ معلومةٍ دخلت إلى العقل مِنْ جهة النّفْس فزادت الهوى فَهوت بصاحبها ليست بعلم. هذا ميزانٌ لنفرِّق بين صورة العلم وحقيقته.

ومع الوسائل الحديثة والشَّاشات وقنوات التَّواصل التي دخلت بين النَّاس نحتاج إلى أنْ نحدِّد موقفنا فنتابع أو لادنا وبناتنا مِنْ غير مللٍ أو ضجرٍ، نعرف ما الذي يتابعون ويشاهدون، الكثيرٌ مِنْ أبناءنا وبناتنا اليوم هم في معركة خطيرة مع الدَّجَال والشَّيطان وعسكرهم وأعوانهم وأتباعهم ليست في غسل العقول فحسب ولكن في غسل القلوب أيضاً، عندما ندعي ليل نهارٍ يا ربِّ كرِّه إلينا الكفر



والفسوق والعصيان واجعلنا مِنَ الرَّاشدين، قال تعالى: ﴿وَلَكِنَّ اللَّهُ حَبَّ إِلَيْكُمُ الْكُفُرُ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَّ أَوْلَئِكُ هُمُ الْكُفُر وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَّ أَوْلَئِكُ هُمُ الْكُفُر وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَّ أَوْلَئِكُ هُمُ اللَّيْشِدُونَ ﴾ [الحجرات: ٧]، ونرى أولادنا وبناتنا صرعى طرحى أمام شاشات تقتل فيهم معاني المروءة، أصبحت الفتاة تستمرئ صورة تلك المرأة المتفلّتة مِنْ خطاب الدِّين والتي تبيع أشرف ما عندها لأجل لذَّة وظرف مجتمعيًّ، والشَّاب عندما يتابع وسيهاً مِنْ نجوم الشَّاشات بموسيقى تصويريَّة وأسلوب يمكِّن لسرقة السَّارق وسوء السَّات بموسيقى تصويريَّة وأسلوب يمكِّن لسرقة السَّارة ومعتزجة السَّان حقيقة إنسانيَّة.

وَعدنا النَّبِيِّ عَلَيْهِ بِأَنَّ أُوطان المسلمين ستتحرَّر ورايات الخير ستظهر على مقدَّساتهم، لكن ما أخاف عليه هم أولادنا وبناتنا، مَن الـذي سينقذ أوطان قلوبهم؟ مَن الـذي سيحرِّر ساحات أرواحهم؟ قال رسول الله عَيْدُ: «كلُّكم راعٍ وكلُّكم مسؤولٌ عن رعيَّمه»(۱).

اليوم ومع القرية الكونيَّة والعالم المتحوِّل نطلق على الأسرة مفهوماً جديداً وذلك بسبب دخول العالم الرَّقميِّ والتِّكنولوجيا المستحدثة للأسرة، مما جعلها أنهاطاً وأشكالاً تترسَّم وتشتغل بناءً عليها مع هذه المستحدثات عبر الشَّاشات والقنوات ووسائل التَّواصل الاجتهاعيِّ، هذا المصطلح ممكن أنْ نسميه (الأسرة الدِّيجيتال) ماذا نعني بذلك؟

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري»، (۲٤٠٩)، و «صحيح مسلم»، (۲۰) (۱۸۲۹).



الأسرة أو البيت الدِّيتال هو البيت الذي يواكب آخر موضات وأنهاط العصر الثقافيَّة والاجتهاعيَّة والاقتصاديَّة والنفسيَّة، والتي دخلت للبيت بكل إحداثيَّاتها في العالم الرَّقميِّ، هذا مِنْ جهة شكر للنِّعمة، قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَكِرِّثُ ﴾ [الضُّحى: ١١]، للنِّعمة، قال الله عنَّ وجلّ: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَكِرِّثُ ﴾ [الضُّحى: ١١]، ومِنْ نعم الله على أهل الزَّمان سهولة المواصلات وسرعة الاتصالات وحركة المعلومات وسيولة هذا العالم المتحرِّك غير السَّاكن، ومِنْ جهة أخرى قد يكون هنالك ما يسمَّى بغير الاستخدام أو الالتفات الرَّاشد لهذه الوسائل وهذه الشَّاشات ولهذه القنوات.

نحن اليوم أمام سلاح ذو حدين، فإما أن نجعل منه نِعمة نشكر الله عليها، أو يصبح بلاء مركباً في حياتنا.

هناك شيخ مربي في الأردن اسمه: (الشَّيخ محمد سعيد الكردي)،قد توفي رحمه الله في السَّبعينات القرن الماضي، كان يقول للعوائل: «من أدخل المذياع إلى بيته فكأنها رضي برجل فاسق في البيت»؛ لأننا لا نعلم الأخبار صحيحة أم غير كاذبة، و «من أدخل التلفاز كأنها رضي برجل كافر في البيت»، أقول: لو أدرك هذا الشيخ مواقع التواصل والإنترنت في زماننا لقال أن هذا هو الدَّجال بعينه.

لا أتكلَّم بسوداويَّةٍ ولا أصف هذا بأنه مشكلة المشاكل، لا، بل هو مشكلة ألمساكل العصر ويحتاج منَّا أنْ نستخدمه بأسلوبٍ راشدٍ، وعلى الأب والأم أنْ يتنبهوا إلى التَّغذية العقلية والسلوكية والفكرية والاجتماعية التي يأخذها أبناءهم وبناتهم.



إلى الآن لم توجد معالجة شبابية راشِدة لأزمات الشباب أمام العوالم الافتراضية، كيف لنا أن نوجد رؤية أو مشروع حل نتجاوز من خلاله هذا التَّحدي فنستثمره استثماراً إيجابي؛ لأنَّ الكثير من الأشياء لها وجه إيجابي ووجه سلبي، والقرآن في غاية الموضوعية، حتى لمّا حدثنا عن الخمر أخبر أنَّ فيها منافع ومضار وإثمها أكبر من نفعها، إذن حتى القرآن يقول لك أن الخمر فيه فائِدة لكن غلبة الضّر على النَّفع جعلت الإثم فيه يُحرَّم، ولا بدَّ لنا من أن ننتهج نهج القرآن في دِراسة المواضيع.

وبعد هذه الجولة في قراءة برنامج العمل المشترك بين إبليس والدّجال نخلص إلى أنّ فعالية إبليس الصوتية في الوسوسة وما اتسع منها، وأن الدّجال عبثه مرئي، فيشترك الدّجل والأبلسة عبر الوكلاء والمقاولين المتصلين بهذا المشروع من العنصر الإنساني يرسون مقاولة الشرّ في هذا الوجود، ويضيفون عبثاً وفساداً وكراهية وسعيراً ﴿ إِنَّمَا يَدُعُواْ حِزْبَهُ وَ لِيَكُونُواْ مِنْ أَصْحَلِ ٱلسِّعير ﴾ [فاطر: ٦].

نسأل الله أن يجنبنا الفتن والمحن ما ظهر منها وما بطن وصلى الله على سيدنا مُحمَّد وعلى آله وصحبه وسلم والحمد لله ربِّ العالمين.



#### فهرس المصادر والمراجع

- إتحاف أهل الزمان بأخبار تونس وعهد الأمان، لأحمد بن أبي الضياف.
  - إحياء علوم الدين، للإمام الغزالي.
    - أدب الدنيا والدين، للماوردي.
  - الأسس والمنطلقات، للحبيب أبي بكر المشهور.
- إمتاع الأسماع بها للنبي ﷺ من الأحوال والأموال والحفدة والمتاع، للمقريزي.
  - البداية والنهاية، لابن كثير.
  - بذل الماعون في فضل الطاعون، لابن حجر العسقلاني.
  - تاريخ الخميس في أحوال أنفس النفيس، للديار بكري.
    - التاريخ الكبير، للبخاري.
    - التحرير والتنوير، لابن عاشور.
    - تفسير الرازي = مفاتيح الغيب، للإمام الرازي.
      - تفسير الصابوني.
      - تفسير الطبري، للإمام الطبري.
        - تفسير القرطبي.
      - حجة القراءات، لأبي زرعة ابن زنجلة.
        - دراسة في السيرة، لعماد الدين خليل.
          - دلائل النبوة، للإمام البيهقي.
  - الروض الأُنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام، للسهيلي.
- سبل الهدى والرشاد، في سيرة خير العباد، وذكر فضائله وأعلام نبوته وأفعاله وأحواله في المبدأ والمعاد، لمحمد الصالحي.

- السنّة، لابن عاصم.
  - سنن ابن ماجه.
    - سنن أبي داود.
    - سنن الترمذي.
  - سنن الدارقطني.
    - سنن الدارمي.
- السنن الكبرى، للإمام البيهقى.
  - السنن الكرى، للنسائي.
  - السنن الصغرى، للنسائي.
- السيرة الحلبية = إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون ، لأبي الفرج على الحلبي.
  - السرة النبوية وأخبار الخلفاء، لابن حبّان.
    - شعب الإيمان، للإمام البيهقي.
      - صحيح ابن حبّان.
      - صحيح البخاري.
      - صحيح مسلم.
  - عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، لابن سيد الناس.
    - الفتح الكبير في ضم الزيادة إلى الجامع الصغير، للسيوطي.
      - الفتن، لنعيم بن حمّاد.
      - المجالسة وجواهر العلم، للدينوري.
        - مختصر تاريخ دمشق، لابن عساكر.
- المستخرج من كتب الناس للتذكرة والمستطرف من أحوال الرِّجال للمعرفة، للأصهاني.

- المستدرك على الصحيحين، للحاكم النيسابوري.
  - مسند الإمام أحمد.
- مسند البزار المنشور باسم البحر الزخار، للإمام البزار.
- مسند الحارث = بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث، لابن أبي أسامة الحارث.
  - مسند الشهاب القضاعي.
    - مصنف ابن أبي شيبة.
    - معالم السنن، للخطابي.
  - معجزات النبي عَيْكَةُ، لابن كثر.
    - المعجم الأوسط، للطبراني.
      - المعجم الكبير، للطبراني.
  - مقالات في فقه التحولات، للشيخ عون القدومي.
    - المواهب اللدنية بالمنح المحمَّدية، للقسطلاني.
      - الناسخ والمنسوخ، للنحاس.
      - النُّبذة الصغرى، للحبيب أبي بكر المشهور.
        - النشر في القراءات العشر، لابن الجزري.
    - وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفى، للسمهودي.

# فهرس المحتويات

| (0)         | تعضيد العلامة الحبيب أبو بكر المشهور                        |
|-------------|-------------------------------------------------------------|
| (Y)         | الوجه الآخر للكورونا                                        |
| (٩)         | الحب في زمن الكورونا                                        |
| (1.)        | راديو وتلفزيون محبة                                         |
| (17)        | الطمأنينة في ساعة القلق                                     |
| (٣٩)        | في بطن الحوت                                                |
| (٤٩)        | الواقع وفقه التحولات                                        |
| (11)        | الظروف تكيفنا ولاتتلفنا                                     |
| (11)        | في واقع النبوة والرسالة                                     |
| (۸۷)        | ظاهرة وباء كورونا علامة من علامات الساعة بين الصغرى والوسطى |
| ( \ • \ \ ) | صوت إبليس وعين الدجال                                       |
| ( \ • \ \ ) | مصادر الشر الأربعة في العالم                                |
| (117)       | خطر العمل الإبليسي الممنهج                                  |
| (117)       | "<br>الثالوث الوبائي                                        |
| (۱۱۷)       | أمارات الساعة ومظاهر الانحرافات والفتن                      |
| (171)       | من صور مسلك الدّجل في الأجيال والشعوب                       |
| (177)       | فتنة المسيخ الدجال                                          |
| (171)       | مظهر الدجال في زمن سيدنا موسى                               |
| (179)       | خطر التّحريش الإبليسي بين المصلّين                          |
| (171)       | خطر التّطرف على المجتمعات                                   |
| (170)       | الأسرة الديجتال وطوفان العولمة                              |
| (154)       | فهرس المصادر والمراجع                                       |
| (101)       | فهرس المحتويات                                              |
|             |                                                             |

عقيب مولىد الليلية الفائتــة فــى منــزل أخــى محيى الديـن القطـب وقـد تكاثرت أسئلة الشباب الحضور عبن أحبوال الواقع المعاش وأزمـة تكويــن

أسرة وتربية الأولاد..

لمحت كتابــة علــى بلــوزة أسامـــــة أحـد الفتيـــــة الحاضريــن لخصــت لســان الحال ( الكوكب مكركب) وأجابني إلى الصورة توثيقــا للســان المجلــس وشاهد الحال ..

أرسلت لمشايخي وبعـض أحبتني الصنورة ومعهنا خبرها مساء ليتحفني أستاذي ومغني روحني مولانك الحبيب أبو بكر العدني بن علي المشهور بأبيـات غايــة فـي الحكمـة والتوجيـه لـكل نبيه..

أحببت أن أشارك بها أحبتى ونتضرع إلى الحق الكريثم أن يمتعنا بحياة شيخنا ورجال الله أجمعين..

كَوْكَبُّ قالوا مُكَرْكَبُ لم يَعُدُ في الأَرْض إلا أو نَشِيدٍ نَبَوِيٍّ إخْـوَةٌ في اللَّـهِ بَاتُـوا أطْرَبُوا قَلْباً حَزيناً هٰكذا الدُّنيا تراها

وَبِعَـوْن صِرْتُ أرجو ورفاقاً سانَدُوهُ وصَبيًّا ذا لِباسِ بارَكَ اللّٰـهُ خُطـاهُ

سَامَهُ فِكْنُ مُرَكَّبُ مَجْلِسٌ لِلْعِلْمِ يُنْسَبْ فيه إيناسٌ ومَكْسَبُ لرَسُولِ اللَّهِ أَقْرَبُ عاشَ في الدنيا ليَطْرَبُ مِنْ عَجِيبِ فَوْقَ أَعْجَبْ أَنْ أَرِي الأَرْدُنَّ أَطْيَبْ لَهُمُ الفَتْحُ الْمُخَصَّبْ حَمَلَ المَعْنِيٰ لِيُنْسَبُ فَهْوَ فِي الأَحْبَابِ يُكْتَبْ

أبوبكر العدني ابن علي المشهور ٧ ربيع الأول ١٤٤١

الكوكب مكركب

